Lib 9. 9. Cont 1089

# C A S u s Conscientia

(Sive Quaftiones Practica)

### Novem

Soluti pro re natâ atque decîfi

O Per

Reverendum admodum in Christo Patrem

ROBERTUM SAN DERSONUM

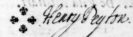
Episcopum nuper Lincolaiensem.

Ex Anglico sermone (post repetitus Editiones)

Hebr. xi. 4.

Ο Σποθανών έπ λαλέπου.

UNIVERSITY LIBRARY CAMBRIDGE



### CANTABRIGIA.

Ex Officina Jo. Hayes, Celeberrimæ Academiæ Typog. Impensis Hen. Dickinson, & Rich. Green Bibliopolarum Cantabrigiensium. 1688.

# CASUUM.

| I. De Sabbato.                                                | p. 1.  |
|---------------------------------------------------------------|--------|
| II. De Voto Temerario &c.                                     | p. 12. |
| III. De Sponsione Antimonarch<br>Anglice the ENGAGEMEN        |        |
| IV. De Liturgia Ufu, &c.                                      | p.39.  |
| V. De Nuptiis cum Papista contra                              |        |
| VI. De Syngrapha obligatoria n.<br>tito Regis nomine accepta, |        |
| VII. De Scandalo.                                             | p. 70. |
| VIII. De Illicito Amore.                                      | P. 74. |
| IX. De Vita Militari.                                         | P. 90. |

## Epistola ab Amico quodam conscripta de CASIBUS subsequentibus, & Editioni Anglicæ præfixa.

Domine,

٥.

4.

Perlectas jam, quas ad me misiti, Chartas genuinas esse & nullatenus spurias jure merito spondere possum; nimirum ex imagine illà quam Reverendi sui Autoris pra sc ferunt: ideoque examini publico eas subjicere & aprico Soli expo-

nere non est quod verearis.

Verum equidem est Mandata, quibus primum instructa eram, angusta fuisse & dudum expirâsse, set que destinata fuerunt privatos quosdam duntaxat Amicos invisere, iisque singulatim satisfacere. Non tamen video quomodo sacros ejus Manes laseris, si, Mandata ista ampliando quasi & renovando, cas publica utilitatis ergô paulò ulterius ablegâris.

Profectò tenuissima reliquia tam strenui Pugitis & Advocati in foro Theologico tàm incomparabilis, tanquam ramenta & frustula auri, perire non debent. Et herclè dolendum est eruditissimis ejus Scriptis multò pluribus dignum non suisse Mundum.

Sed-præstat de Carthagine tacere, quam pauca dicere. Absit à me procul cujus vis Epistola commendatitia exilitate ejus famam, qua summaest, imminuere; aut pedaneà aliquà & precarià oratiunculà opinionem de prastantià illius cuiquam insinare. Quippe hoc esset tentare lliada post Homerum; & ladere imaginem suo jamjam ip-

fius penicillo ad vivum usque delineatam, cujus opera eum in portis abunde laudant.

Mihi sanè nil alind propositum habeo, quàm ut pium tuum consilium commendarem, atque promoverem; qui hasce evulgando Chartas Publico cavisti fore, ut nunquam indigeant alià manu, qua illas è stammis eripiat, quo fato olim damnatas suisse dicis.

Non est quod ultrà tibi sim molestus, nisi ut oratias agam de optimis istis ejusdem manus ejusdemque nota (uti quivis peritus Lector facile cernet ) Lucubrationibus, quibus, tanquam huic Editioni mantissa accessoria, cura tua & pietas Publicum devinxit. Liceat mihi folummodo hoc denuo in antecef-Jum postulare, uni velis invigilare pralo, quod quotidie parturiendo, & imperitia obstetricis aut saltem negligentia, monstrosis deformitatibus & erratis non condonandis pulcherrimos fætus de nupero vitiare solet. Ità geminam effugies culpam à nonnullis temere & inconsulto admissam, ut neque Lectore critico ex una parte, neque ex altera limatissimo hoc & accuratissimo Scriptore abutaris, & ( si quid hoc ponderis apud te habere possit) indignissimo ex ejus cultoribus pergratissimum feceris.

Typothetarum σφάλματα fic corrigantur.

Pag. 16. lin. 2. dele id, & repone quolibet. Ibid. l. 7. pro iis leg. id. P. 27. l. 4. leg. inteparabile. P. 49. l. 22. pro effe reflitue est. P. 52. l. 21. leg. affigendam. P. 57. l. 22. leg. commercium. P. 78. l. 6. leg. redderetur.



# CASUS SABBATO.

Perquam amanti meo amico Mºº Thomæ Sa. Nottinghamia. Mart. 28, 1634.



u M in superioribus tuis literis quæreres à me, Domine, quoad duas istas Questiones ibidem de Sabbato propositas quid impræsentiarum statuam; tametsi tunc temporis desiderio tuo plene satisfacere non

licuerit (ut qui nollem sententiam meam nisi benè exploratam proferre) nè tamen munus mihi impositum omninò defugere viderer, pollicitus sum me propediem tecum communicaturum quicqui hac de re ulterius expensa cogitarem. Quod promissum (quantum quidem id permisserunt multæ, quibus districtus eram, occupationes) adimplere conatus sum: tum perlegendo istos quos ad me missili libros (quorum in altero reperi in vacua charta scriptam tua manu annotatiunculam, quæ & Quæstionem tertiam, de nonine viz. Sabbati, moveret) tum recolligendo atque revolvendo sparsa illa quæ de hoc argumento in promptu

UNIVERSITY LIBRARY. CAMBRIDGE

habui Adversaria. Tunc autem tot tantaque semet obtulerunt difficultates (quas quò magis confideravi, cò magis augere fensi) ut viderem longum fore opus, & majori cum temporis impendio quam quod ego largiri possem, si ca, que de tribus Questionibus visa sunt dictu necessaria, describerem atque dilatarem eum in módum, qui opus effet quò vel mihi ipfi vel aliis fatisfactio aliqualis afferretur. Quare statim in animo habui memet apud te per literas excusare, ut ne histe quæstionibus ultra immiscerer; teque (ut melius tibi satisfieret) ad illos remittere, quibus tum magis vacat istiusmodi opus suscipere, tum qui ad id perficiendum magis parati funt & idonei quan ego fum: etenim de quæstionibus gravibus & momentolis tacere præstat quam parcius dicere. Eoque potiùs hoc mihi propositum erat, poliquam rescisseni sermones (quibus occasionem (ni fallar) dederunt nonnulla quæ dixerat amicissimus tuus Mr Tho. A. ) in his regionibus spargi, quasi ego de moralitate Sabbati tractatum medi-Unde præterquam quod magnæ alicujus rei expectatio, cui explenda neutiquam par forem, concitari posset; ità & id paululum, quod scripserim, iniquis hominum suz opinioni addictissimorum censuris exponeretur. fi posteaquam meam mentem aperuissem, contingeret eam quavis in re (hout in aliquibus erat verisimile) à sua diffentire atque discrepare. Verum enimverd cum ex nuperis tuis humanitate refertissimis literis (in quibus dum iple tardior essem, exculationem meam anticipasti) pristinum tuum desiderium tibi adhuc manere intelligam, ided decrevi exinde facere aliquid, licet non tantum quantum olim mecum constitueram; sperans fore ut meum hac in re confilium æqui bonique accipias. Nunc igitur ad te mitto nudam tantum meorum de tribus Quæstionibus cogitatorum vimon, ab omnibus istis explicationibus, argumentis, authorum tellimoniis, folutionibus objectionum, cæterisque id genus amplificationibus, quæ ulteriùs tum lunien tum robur conciliare poterant, præcisam atque destitutam.

Attamen ex his, que jam scrips, satis perspicies mea

que sit fententia: quam paratus ero illustrare amplius (quoad vis mez intelligentiz pertingit) ullà in re de qua hæsitàris; nec minus immutare paratus, ubi quis me edocuerit meliora, si modò id, quod assert, evidenti aut rationis, aut textus Scripturalis autoritate confirmatum dederit.

Quastiones proposita sunt ha,

1. Quodnam fit aptifilmum nomen, quo appelletur dies Christiana nostra per singulas hebdomadas cessationis:

utrum Sabbatum, Dies Dominicus, an Dies Solis?

2. Quid sibi velit orationeula ista, cujus usus in Ecclesia nostra pracipitur [ Domine miserere nostra, & corda nostra ad servandum hoc mandatum inclina ] prout post quarti Mandati verba repetitur, eistemque applicatur?

3. Utrum die Dominico corporeis Oblectamentis uti

liceat omnino: & si ità, tum cujusmodi?

### Quod ad Quastionem 1.

I. De nomine Sabbati, ità censeo,

1. In S. Scripturâ, Authoribus Antiquis, & Ecclefiaflicis, femper illud Sabbati Judaici five Saturni dici proprium in modum attribui; nec omninò (nifi à nuperis annis) ad denotandum Domini nostri diem sive Solis adhibitum suisse.

2. Appellare diem Dominicum nomine Sabbati (rebus fic stantibus) plures ob causas in Ecclesia Christiana absque gravi incommodo tolerari posse: ac proinde homines (aliàs sobrios & moderatos) non severiori aliqua censura notandos esse aut Judaismi incusandos, si sic interdum loquantur.

3. Pluribus tamen aliis de causis multo magis expedire forsan, si vox Sabbatum aut non omnino co in sensu, aut

parcius faltem usurparetur.

n

n

te

)-

s,

ùs

t-

ea

122

II. De nomine Dominica, vel Diei Domini,

1. Illud usu suisse receptum in memoriam Christi Refurrections, magnique operis Redemptionis nostræin eodem peracti.

2. Illud à Sacro Codice comprobari (Apoc. 1. 10.) diúque & perpetud in Ecclefià Christiana fuisse adhibitum

ad primum hebdomadæ five Solis diem fignificandum.

III. De nomine Diei Solis,

1. Desumptum id esse à Planetarum periodis, quemadmodum & aliorum dierum nomina: cujus rei ratio ab Astronomis petenda est.

2. Generaliter & à multo tempore in plerisque Mundi

regionibus uturpatum fuiffe.

3. Ethnicifmi non posse jure insimulari; atque à magnà imbecillitate vel supersitione potius proficise, quòd non-nulli ejus usurpationem tanquam profanam, gentilem & illicitam dannent.

IV. De prædictarum trium appellationum inter se in-

vicem collatarum aptitudine,

1. Pro diverla materia, aut loquendi occasione, quamlibet è tribus aliquo respectu aptiorem esse, & magis propriè usurpari posse, quam è duabus reliquis alterutram.

Ex. grat.

(I) Nomen Sabbati, quoties de tempore cessationis indeterminate atque in genere absque respectu ad diem quemvis particularem loquimur: atque alia duo vocabula, cum fermo est de determinato isto die qui in Ecclesia Christiana observatur. E quibus rursus

(2) Illud Diei Dominici in Theologico & Ecclesi-

aftico, &

(3) Illud Diei Solis in civili, populari & communi,

usu aptius esse.

2. Ità tamen ut è tribus nulla tanquam prorsus illicita damnetur, quacunque tandem sit occasio, vel quacunque de materia sermo instituatur : verum ut cuique hac in re Christiana sua permittatur libertas, quamdiu scilicet ea à superiori Autoritate non circunscribitur. Proviso semper quicquid aliquis she secerit id ut faciat absque superbia & affectatione in semetiplo, atque absque temeraria censura & despectu fratri, qui diversum agit.

De Quaftione 2.

V. Isius Precatiunculæ [ Domine miserere, &c. ] post quartum Mandatum recitatæ verba, manisesto involvunt, sicut & in unoquoque è reliquis decem,

1. Trium

1. Trium rerum agnitionem, viz.

ad-

A-

ndi

gnâ

n-

il-

in-

m-

TO-

m.

in-

m-

ımı

ia-

fi-

uni ,

ita

lue

re

à

per

&

urâ

oft nt,

ım

(1) In specialis istius Mandati verbis contineri legem

(2) Nos ex officio indispensabili teneri, ut conemur, quantum omninò penes nos suerit, distam legem obser-

(3) Prava nostra corda (ex sese) in ejus observationem non propendere, antequàm illa Deus sux gratix operatione isthuc inclinarit.

2. Supplicationem geminam, viz.

(1) Ad misericordiam de præterito impetrandam, eò quòd à debito nostro officio antehâc desecerimus,

(2) Atque gratiam de futuro, quò deinceps quod no-

strarum partium est, diligentius peragamus.

VI. Verum quatenus quarti mandati verba accipienda fint, tanquam Lex Christianos obligans, & qua autoritate vim istam obligatoriam fortiantur, in eo fanè præcipua versatur difficultas.

Quam ut expediam, fatis fuerit cuivis fobrio Christiano intelligere Orationem eo sensu quem verba immediatè præ se ferunt; & absque curiosa nimis indagatione earum rerum, quæ magis sunt disputabiles, pauca hæs sequentia capitula, quæ ab omnib is Christianis tanquam certa & concessa haberi debent, susticia ei credidisse, viz.

1. Legis Judzis à Mose traditæ partem nullam Christianos sub Evangelio velut vi istius traditionis obligare: imò ne ipsa quidem Præcepta Decem; omnium verò minimè quartum, quod fatentur omnes esse, aliqua saltem tenus, caremoniale.

2. Particularem determinationem temporis ad feptimum hebdomadæ diem fuisse exremonialem: ac proindè quarti Præcepti ex ea parte obligationem (etsi apud Judæos juris divini positivi suerit, tamen) una cum cæteris exremoniis legalibus post Evangelium promulgatum expirasse, neque jam Christianorum conscientias adstringere.

3. Quarti Pracepti substantiam in genere (viz. definitum quoddam tempus à facularibus operibus seponi oportere, & in quietem religiofam confectari, quò publico & folenni Dei cultui meliùs vacent homines) moralem effe, perpetuam, jurisque adeò divini; utpote Legis Naturalis propagineni, quà Christiani sub Evangelio tenentur adhuc obstricti.

4. De facto, Diem Dominicum sive Solarem tempus esse eum in sinem nobis tam idonea & sufficienti autoritate constitutum, ut ex conscientia parere teneamur; absque hoc, utrum ista autoritas sit immediate divina, vel

mediate tantum per potestatem Ecclesiæ.

Atque hæc sufficient ad cujusque è plebe Christiani judicium & conscientiam dirigenda: non tamen eruditioribus vetitum est (sobriè & candidè) res, quæ in disputationem cadunt, paulò ampliùs discutere & eventilare, ut exindè veritas meliùs investigetur.

Problemata autem quæ in hoc argumento præcipuè a-

gitantur, funt hac duo, viz.

. 1. De ceffatione per singulas hebdomadas observandà: utrùm necesse sit è diebus quibusque septem unum sessum agere; & quo jure ad id obligemur?

2. De translatione Sabbati Judaici in diem Dominicum,

& qua autoritate facta fuerit?

VII. De Sabbati hebdomadarii observatione hæ tres sententiæ diversæ feruntur, viz.

1. Esse de jure naturali, tanquam Legis Natura verè

propaginem,

- 2. Esse propriè & directè de jure divino positive, diserto & expresso Dei pracepto in S. pagina constitutam atque stabilitam.
- 3. Esse de jure merè humano de Ecclesiastico, Autoritate introductam, & consuetudine atque consensu Ecclesia Catholica confirmatam.

De quibus tententiis discrepantibus, peritis perpenden-

dum relinquo,

1. Utrum earum ultima non sit malos & incommodos effectus paritura? Quippe quæ potestati Ecclesiæ permittit unius è septem proportionem (quæ à Moss usque duravit ævo) in aliam quamvis majorem minoremve

tem-

temporis mensuram pro suo arbitrio transmutare.

2. Annon duz ista priores, licèt hoc incommodo careant, tam infirmis tamen aliundè innitantur fundamentis,

ut tint tertia longe minus verifimiles?

3. Annon quarta sententia, mediam infistens viam, probabiliùs proponi possit & admitti tutiù, quàm è precedentibus tribus aliqua? Viz. Sanctificationem unius diei è septem esse divinuo positivo, si quidem laxiori sensu jus divinum sumatur: ità ut non ea solum denotet quz primariò, propriè & directè sunt talia juxta mentem sententiz secunda; verùm etiam & illa includat quz talia sunt secundariò, ex consequenti, atque analogicé.

VIII. Quam sententiam ut rectius intelligamus, per-

pendendum eft.

e,

is

1-

15

)-

.

el

u-

i-

2-

ut

1-

1:

m

11,

n-

rè

r-

ue

te

1-

n-

los

r-

uc.

ve

11-

1. Ea effe de jure divino in priori & strictiori sensu, qua vel

(1) Expresso Dei statuto atque mandato in facro-S. suo

Verbo præscribuntur; vel

(2) Necessaria, evidenti & demonstrativa illatione indè deduci poterunt.

Quo in sensu non multa reperientur de jure divino in

Novo Testamento.

2. Quò quid in posteriori & laxiori sensu de jure divino sit, sufficere id humano discursu ex rationibus analogicis à Verbo Dei probabiliter deduci posse, tanquàm maximè commodum & conveniens, quod ab ils omnibus qui ad sanctam Dei voluntatem seriò vias suas instituere cu-

piunt, observetur.

3. Hujufinodi jus dromum probè dignosci posse, ubi hac quatuor sequentia vel concurrunt omnia, vel ex iis pracipua, viz.

(1) Fundamentum Æquitatis ad rem in genere adftruendam, five in lege Naturæ, five in virtute instituti di-

vini.

(2) Ad particularem rei determinationem Analogia observata cum iis Regulis & Legibus que populo Judaico in Veteri Testamento sunt tradite, quatenus Æquitatis ratio par & consimilis suorit.

B 4

(3) Ejus-

(3) Ejusce rei probabilia quadam in Scripturis N. T.

(4) Praxis Ecclesiæ Christianæ perpetua, quantum status & conditio temporum in variis ejus sæculis permisit. Quippe Lex currit cum praxi.

4. Hxc omnia ad ceffationem cujufque feptimi observandam aliquo modo concurrere; prout examinatis singu-

lis facile patebit.

IX. Atque ad hanc juris divini distinctionem ideired magis attendendum est, quoniam (si intelligatur rectè & accommodetur) insignem usum habere poterit

1. Ad præcidenda maximi momenti exempla, quæ proferre folent Romanenses, ut Traditiones suas non-

scriptas tueantur.

2. Ad elucidandas alias, aliasque in Ecclesià controversias finiendas, quæ fervidè in utramque partem disputantur, viz. e. g. de

(1) Regimine Ecclesiæ Episcopali.

(2) Episcoporum, Presbyterorum, & Diaconorum di-

(3) Censurarum Ecclesiasticarum, veluti Suspensionis, Excommunicationis, &c. exercitio.

(4) Ædificatione Templorum, corumque in cultum Dei consecratione.

(5) Synodorum, ubi id opus aut necesse fuerit, coactione, ad defendendam veritatem, atque res Ecclesiasticas transigendas.

(6) Matrimoniorum prohibitione, ut ne fiant intra

quosdam consanguinitatis & assinitatis gradus.

(7) Baptizatione infantium a parentibus Christianis

prognatorum.

(8) Cleri alimonio è Decimis populi: aliisque plurimis, quorum nulla (meo judicio) videntur effe de jure divino in priori illo & proprio fenfu; at in posteriori hac & latiori acceptione vel omnia, vel (faltem) pleraque,

3. Ad potestatem Ecclesa rite definiendam, ità ut nec in aliquibus rebus legitimà sua fraudetur libertate, neque

11

in aliis autoritatem ampliorem, quam qua jure competit,

vendicet fibi atque affumat. Quippe

(1) Ea, quæ funt juris merè humani, quælibet Ecclefia particularis ex fe autoritatem habet de tempore in tempus constituendi, & pro suo arbitrio immutandi: eandemque autoritatem, ubi sibi congruum videbitur, exerere potest.

(2) Ea, quæ funt divini juris in priori illo fenfu, nequaquàm Ecclefiæ Univerfali (nedùm ulli particulari) licitum est tantum sibi assumere ut immutare aust: sed ab ipsa religiosissime observari debent, ad quascunque demùm

necessitates vel angustias redacta fuerit.

(3) Ea quæ in posteriori hác fignificatione juris sunt divini, quælibet Ecclesia particularis (Catholica autem multò magis) autoritatem habet, ubi necessitas urget, immutandi. Verùm istiua autoritaties exercitium ad occasiones extraordinarias ità restringitur, ut non tutum sit illam omninò exercre, nisi ad gravissima incommoda, quæ aliter evitari nequeunt, evitanda.

X. Quod alteram controversiam attinet, De translatione viz. temporis ab ultimo hebdomadæ vel Saturni die (qui Sabbatum erat Judæorum) ad primum hebdomadæ vel diem Solis (qui nobis est Dominicus) ità sentio;

Dominica apud Christianos loco Sabbati Judaici ob-

fervationem

1. Non fundari in præcepto aliquo quod Christus Apostolis dedit:

2. Neque etiam in Apostolica aliqua Constitutione,

quam illi hac de re tradiderunt Ecclesia. Verum

3. Usu fuisse receptam à succedente Ecclessa partim ad imitationem nonnullorum ex Apostolis, quibus mos erat (præcipue in Ecclessis Gentilium, quippe in illis Judæorum vetus Sabbatum adhuc suit observatum) sacros suos conventus primo hebdomadis die in Christi ejusque Resurrectionis honorem celebrare; & partim ad vitandum Judaismum, cui etiam in primis istis temporibus \$\frac{1}{2}\text{sudbdddoxahos}\$ quidam Ecclessam Christianam subjugare subjudè conabantur.

4. Dominici diei observatio cum tot Constitutionibus qua Ecclesiasticis qua Imperialibus consirmata suerit; cumque insuper tam uniformi consensu comprobata, ubique qua patet Christianus orbis, per tot sæcula ab ævo usque Apostolico duraverit: Ecclesiam (ut nè disputemus, quid illi in potestatis plenitudine facere liceat vel non liceat) non debere (tamen) transmutationem ejus in alium aliquem septimanæ diem moliri.

### De Quaftione 3.

XI. Hâc in re de Oblectamentis die Dominico adhibendis non opus est ut dicantur multa: quippe in quâ parum sit difficultatis; eamque novissima Regis ex hâc parte Declaratio extra controversiam collocârit. Dico itaque

1. Quoad ipsam rem. Modicum honestorum Oblectamentorum in die Dominico usum à nemine, tanquam simpliciter & de toto genere illicitum, cum ratione da-

mnari posse.

2. Quoad genus. Tametsi nullæ hic certæ regulæ (sicut in plerisque rebus adiaphoris accidit) propter infinitam circunstantiarum varietatem præscribi possint, quæ in casus omnes particulares ità quadrent, ut non etiamnum prudentiæ privatæ multum sit permittendum; tamen ut generalia quædam indicia proponamus, in Oblectamentis eligendis habendus erit respectus

(1) Ad publicas Regni leges. Quippe isti lusus sivè oblectamenta que legibus prohibentur, licèt alias ex se sicita, iis tamen qui legum obedientià tenentur, illicita

fiunt.

(2) Ad personæ conditionem. Ambulare & consabulari viris ingenuè & liberaliter educatis est jucunda recreatio: agrestiori autem vulgo, qui vix quidquam pro Oblectamento habent, quod non sit clamoris & strepitûs plenum, minimè cordi est.

(3) Ad ipforum Oblectamentorum effectus. Ea quippe funt præ cæteris commodiffma, quæ corpus maximè refocillant, atque minimam in mente impressionem relinquunt. quunt. Quo nomine Sagittare, Saltare, jacere Discum-Pila palmaria se exercere potius eligenda sunt, quam alea, chartis, &c. ludere.

3. Quoad usum. Si suaderi vellent homines ut Recreationibus & oblectamentis die Dominico piè & laudabilem in modum utantur. Quam in rem harum præter alias cautionum meminisse oportebit, viz.

(1) Ut modice admodum (ficut & alias, fic præcipue

& multò magis) die Dominico adhibeantur.

(2) Ut temporibus adhibeantur congruis: non inter Liturgiæ publicæ celebrationem; neque iis horis, quas ad privatam Orationem, cui intereffe debent domeffici omnes, Paterfamilias fepofuit. Declaratio Regia hominum libertatem ex hac parte definit, postquam scilicet Vespertinæ Preces peractæ sucrim.

(3) Ut eum in modum adhibeantur, quò atinde homines ad cultum divinum residuo die, & ad suarum vocationum munia residua septimuna vegeti magis & idonei evadant; nullatenùs autem impediantur ab iis aut efficiantur inhabiles, vel delassando corpus vel mentem im-

modice afficiendo.

d

0

n

(4) Ut ne quis eis dubitanti animo utatur: quicquid enim ex fide non est, peccatum est. Ille ergo, cui non liquidò constat licere ubi absque peccato die Dominico Oblectamentis uti, ab iis semet omninò abstinere debet, ne

in fuam conscientiam impingat.

(5) Ut ob ulum Christiam suz hác in re libertatis severius de seipsis, quam de aliis statuant, neque opinionem suam aut praxin tanquam regulam fratribus præscribant. In hâc, scut & in omnibus rebus adiaphoris, vir sapiens & candidus, sapè ex pià prudentià ejus libertatis, usum sibi ipsi denegabit, quem ex pia charitate fratri denegare non austi.

### CASUS

### Voto temerario

Deliberatione iterato.

#### Casus.

Generosus quidam benè opulentus prolem habuit unicam duntaxat siliam, qua cum animum ad hominem loco atque ordine longè inferiorem adjiceret, eidem nubere statuit. Pater ea refeita iratus admodum vovet, idque adeò jurejurando consirmat, se illi, si istas nuprias consumparit, in dotem ne teruncium quidem unquam daturum. Nubit tamen nihilominus silia: quod postquam fecisset, Pater sapenumerò pradietum illud votum, idque more solenni atque deliberato, iterat renovatque: adjiciens insuper se nunquam illi, aut cuivis ad illam pertinenti de bonis suis quidquam largiturum.

Quæritur

Utrum patris votum ità facilum, itaque ut supra dicitur confirmatum atque iteratum, obliget necue?

Solutio

In ea sum sententia, votum suisse temerarium, nec pror-

1. Questio

1. Quastio hie proposita obligationem tantummodò spectat: non alienum tamen arbitror de temeritate etiam sententiam meam proferre, idque duabus de causs.

(1) Quia pro modo quo proponitur casus, videtur momenti aliquid collocari in subsequentibus iterationibus, quae fuerunt magis deliberata, quasi scilicet illa ad obligationem aliquid adjicerent; (2.) Quia puto opus esse utitam voventi sit persuasum de praterito graviter se peccasse, cum issumodo votum secit; quam ut ei satisfactum sit de

præsenti ejus & futura invaliditate.

2. Creditu quidem proclive est, Generosum, ubi primò id votum fecit, adversus filiam de tantà & tam inexcusabili inobedientia, in re tam summi momenti, ingenti admodum ira excanduisse. Et sanc fatendum est eum oportere esse virum suo animo singulariter admodum imperantem, & cujusmodi è millesimo quoque vix reperitur unus, qui cum à prole unica tantopere lacessitus esset, (concurrentibus sorte aliis quibussam circumstantiis que rem exaggerarent) semet intra prudentie terminos adeo continere posset, ut issus passionis impetu non abriperetur ad cogitationes quassam & consilia, que cum recte rationis dictaminibus minùs ad-amussim congruerent. Parum itaque dubii subesse poterit, quin votum tunc factum, cum ratio tam vehementis interea perturbationis vi obrueretur, temerarium suerit & à ratione alicamum:

3. Neque qui subsecuti sunt ad primum votum confirmandum actus, tametsi magis deliberati essent tantum valent ut vel illud vel semetipso a temeritatis crimine liberare queant: modò temeritatem e altitudine intelligamus, qua solent Casuista còm de voto temerario agant; cujus significatione complectuntur omnia ista vota, que (uti loquuntur,) per defessim plene es discusse deliberationis contingunt. Etenim animadvertendum est, ex injurià, inobedientià, aliave aliqua contumelià, ubi percipitur vivide atque persentitur, altissimam supè in anima effectimpressonem, que licet, postquam primus impetus resedenti, languescere paululum incipiat; id tamen gradibus

tam lentis & tam insensilibus fit, uti eadem illa perturbatio, que primò emovit mentem, in subsequentia omnia longo poil tempore confilia vim plurimani habeat. Haud aliter atque post acutam febrem, cum paroxysmi violenlentissimi recesserint, atque morbi malignitas bene deferbuerit, tametsi zgrotus aliquantulum roboris colligere incipiat, diù tamen ea in membris infirmitas superesse posfit, uti propriis suis officiis fungi nequeant nisi aliquali cum debilitate, donec prorsus ille convaluerit. Quandoquidem itaque sublequentes in hoc præsenti casu primi voti iterationes manifestò profluxerunt à vitio isto & malignitate menti adhuc herente, velut fece & reliquiis ejusdem istius perturbationis, ex qua & primum votum enatum erat; necesse est ut eadem de causa (viz. per defellum plene deliberationis) candem cum voto temeritatis cenfuram subeant. Eandem inquam specie: fateor enim aliquam in gradu differentiam dari; verum majus & minus (uti novimus) speciem non variant. Ejusque differentiæ consideratio eatenus tantum in præsenti casu utilis est; vt indicet nimirum hosce subsequentes actus quò magis deliberati fuerunt, eò magis effe culpabiles, minusque vel excufationem vel extenuationem admittere; ac proinde hominem ad panitentiam eò folenniorem magisque seriam & diuturnam obligare.

4. Verum de temerariis votis (quandoquidèm ibi non vertitur cardo quæftionis) hæc paucula adnotaffe sufficiat. (1.) Quodibet votum temerarium esse peccatum, idque adeo ex semet, & præcise quatenùs est temerarium tamets nullo alio vitio laboraret. Etenim omnes religiosi cultûs actus (vi tertii præcepti) debita cum sobrietate, attentione, & deliberatione sunt præstandi: quantò autem magis votum, qui est è cultûs divini actibus præcipuus, utpote contractus religiosus in quo Deus ipse pars est. Vid. Ecles, 5. 1. &c. (2.) Vota temeraria præterquàm quod sunt temeraria, etiam in materià plerumque peccare, quippe quæ serè à viris passione commotis sunt; omnes autem passiones sunt consultores pessimi atque in primis indignatio: Ira viri rarò exequitur justitiam Dei. (3.) Votum

(3.) Votum temerarium (licet ob temeritatem panitendum) in aliquibus tamen cafibus obligare posse. E. g. Sentiens quis secum malè agi a Mercatore, quo antehac uti solitus erat, iratus vovet se de illo nunquam in posterum quid empturum. Hoc temetarium est votum, obligat tamen: quippe licet vir iste nihil unquam hujusmodi voviffet, nec injustum fuiffet nec à charitate alienum (imò ne imprudens quidem) facere hoc idem ipsum, quod semet facturum'effe voto jam obstrinxit. Similiter si quis adverfæ in chartarum ludo fortis impatiens indignabundus voveret, se chartis nunquam amplius lusurum; etiam & in hoc casu votum suum observare deberet : quippe nec in ejus observatione aliquid inest peccati; nec dari poterit ingens aliqua necessitas cur id infringeret. Ac proindè 4. Sicubi votum temerarium non obliget, ejus invaliditatem non merè (nec omninò fanè) oriri a temeritate (quem tamen errorem plerumque errant homines) verum ex eo quod sit aliunde vitiosum ratione scilicet materiæ vel rei cujus peractio vovetur; cum id quod quis ità vovet aut est adeò ex se malum, aut ob circumstantias quasvis adeo malum fit, ut præstari absque peccato non posit.

5. Quod itaque de voto in casu præsenti dixerim me arbitrari id nullatenus obligare, capropter dixi, quoniam indubie verum est & ab omnibus pro confesso habitum Rei illicitæ nullam dari obligationem. Si quis quidvoverit quod pietati adversatur; ut si dicto aliquo parum prudenti in sui parochi concione offensus voveret se nunquam postea Templa iturum, eumve concionantem auditurum esse: sive quod est contra justitiam e. g. innocentiviro vitam auferre, quemadmodum quadraginta isti, qui voverant neque esuros se neque bibituros usque quô Paulum interemissent; aut non restitutionem dare alicui quem à semet fraudatum norat : five quod charitati repugnat, puta vindicias sumere, vel nunquam in amicitiam redire cum illo à quo injurià affectus fuerat : five quod misericordie opponitur, veluti fi jacturam paffus ideo quod amico pecunias commodato dederit, vel ob fide-juffionem malo

malo mulcatus, voveret se nunquam in posterum cuiquam argentum commodatò daturum, aut pro id fide-juffurum: Tale inquam votum quale est ex hisce quodvis, vel hujusmodi aliquod, sive temerè sive deliberatè siat, atque si juramentis insuper & imprecationibus confirmetur, in modum qui quidem excogitari poterit, dirum maximè & folennem, quo iis arctius astringatur; tamen quoad obligationis effectum, prorsus nullum est & invalidum. Unde ulitatæ illæ phrases, In male promiss rescinde fidem, Ne. fit juramentum vinculum iniquitatis, &c. Hujufque adeò rei egregium in Davide occurrit exemplum, qui, postquam irâ accensus Nabali omnibusque quæ ad illum attinebant, exitium vovisset, re tamen melius perpensa, id non modò non perfecit verum etiam Deo gratias egit, quòd Abigalis intervenientis prudenti obsequio, ipfum ne id perficeret tam benigna providentia inhibuif-

6. Ratio autem cur hujusmodi vota non obligent & manifesta est admodum, & validissima: scilicet quia ho mo eo ipío tempore, quo tale, quale fupra memoratur, votum fecisse supponitur, alia ad contrarium obligatione (priori illà adeoque fortiori) constrictus tenebatur. Nihilque uspiam magis est rationi consonum quam ut is. qui vel actu suo voluntario (ubi id licitè posset facere) seipsum obligavit, vel legitimi sui superioris justu (qui in operam ejus jus habet, ab eóque obedientiam exigere potest) jamjam obligatur hoc vel illud facere vel non face-" re; quam ut is, inquam, licentiam non habeat femetipfum ab illà obligatione exolvendi pro fuo lubitu, aut novam obligationem illi contrariam fuperinducendi. Etcnim obligatio prior prajudicat posteriori; prorsus sicut in re matrimoniali prior contractus cum una parte, posteriores omnes cum alia quavis evacuat. Et si quis prædia ad plures homines alienatione transtulerit per instrumenta diversis temporibus data valet alienatio prima, cæteræque omnes casse sunt & inanes; adeoque in omnibus hujusmodi casibus pariter se res habet. Vis itaque obligatoria que votis, juramentis, promifis, &c. ineft, recte à quibnfelum

bustam dicient vis confiructiva non item destructiva. Sensus est, isliusmodi actus posse creare novam obligationem ubi anteà nulla fuit, aut eam confirmare que prasuit; verum non posse tollere eam quam invenerunt, aliamve isti con-

trariam superinducere.

am

fuvel

at-

ur,

Xi -

pad

m.

em,

leò

àm

ne-

id

e-

ip-

nif-

8

ho

ır,

ne Ji-

is.

e) in

0-

e-°

t-

ut C-

re

0-

nd

li-

ue

4-

a-

m

7. Hujulque etiam rationis ratio amplius adhuc elucescit : quippe Quisquis obligatur, alteri obligatur. Scilicet ubi quis femet actu aliquo obligavit, alteri cuidam parti, cui dicti actus virtute obligatoria jus aliquod accrescit, obligationem fieri supponitur. Quo jure alter ille exindè ita sufficienter vestitur, ut (fine extrema injustitia) exui codem & privari non possit (nisi quidem ipse in hoc consenserit) ex mero actu istius hominis, qui semet obligavit, eique jus illud præltare tenetur. Jam verò cum Deus in obedientiam nostram jus perfectum habeat, ex suo ipfius pracepto, quo tenemur tum ut ne quem afficiamus injurià, tum ut cuique quavis commoda occasione data bene faciamus; cumque etiam confirmatum fuerit hoc jus, atque solenni-more multis coram testibus in Baptismo, nostro ipsorum actu obligatorio ratum factum: aliehum esset à ratione existimare penes nos esse potestatem subsequenti ullo acta nostro ab utraque harum obligationum vel alterutra nosmet expediendi. Tunc enim pari ratione ab obligatione ctiam islius actus posterioris (juramenti puta vel voti) subsequenti altero juramento votove nosmet liberare possemus, atque ab hoc rursus altero; adeóque pravaricari, facere vota & infringere me Infinitum. Liquet itaque manifesto quodlibet votum quo postulatur ut fiat aliquid, quod Pietatis, Justitia, Charitais, & Mifericor die officis ullis, que vel Deo vel homini debemus, adversatur, irritum esse, neque obligare; quia nos fub prioris obligationis ejusque contrariæ nexu invenit, nec sufficientem ex lese habet potestatem ab ea nosmet exolvendi.

8. Generali regulà hoc modo hactenus illustrata superest Jam ut disquiramus particulare votum de quo nunc agitur utrum hanc ob causam irritum sit necnè? Res difficillima (ni fallor) reperietur hoc votum à repugnantia cum justitie regulis excusare; verum cum

#### Casus de Voto temerario.

perfectà Charitatis & Misericordia lege Evangelica conciliare id (fat scio) esset impossibile. Etenim civilis & politica justitia exigit ut unusquisque legibus patriz suz lalubribus obtemperet & semet iis regendum tradat. Jam fupponamus ( quod fatis est possibile ) Filiæ maritum, quoniam à socero aut aliunde non sustentatur, egenum admodum vivere atque mori, relictis post se uxore sua, multisque tenellis orphanis, qui mediis omnibus, ex quibus necessaria vitx subsidia sibi comparare queant, destituuntur. Hoc in casu (ni fallor) querelis Parœcorum delatis, Lex, in Parœciæ levamen, filiam cum fobole fua ad patrem amandaret, eumque illos è fuis facultatibus alere juberet. Cui jusso parere debet nec id recusare poterit, absque magno publica Authoritatis contemptu, atque apertà justitize civilis violatione, voto ejus in contrarium nihil obstante. Legi est obtemperandum quicquid de voto fiat; quare in eo casu votum non obligare luculenter apparet.

9. Verum ponamus casum forte non ita prorsus se habere (quod tamen nemo antea certò præcavere potest) Parens nihilominus ex morali justitià tenetur de victu idoneo liberis suis & nepotibus, si modò potis fuerit, prospicere. Sanctus Paulus ait Patres oportere filis thefauros reponere. Fatendum quidem est illum id obiter tantum & per modum illustrationis dicere, dum aliud argumentum ab hâc re admodum alienum tractaret. Hinc tamen ejus validitas non omnino minuitur; cum hujulmodi illustrationes desumantur semper à notioni, atque à communibus iis veritatibus, quas approbat & in quas confentit quicquid uspiam est mortalium qui ratione gaudent. Idem ille Apostolus cum inter cætera Gentilium peccata in uno commate inobedientiam erga parentes annumeraret, in commate proxime sequenti etiam assexius in parentibus mentionem facit. Atque inobedientia filii non magis parentem ab obligatione istius officii quod filio debet, amoris putà & suftentationis, quam inhumanitas parentis filium ab officio quod parenti debet, bonore scilicct & obedientia, exolvere poterit aut excusare. Etenim varia illa officia, que ex Dei instituto à personis, inter quas mu-

effe .

tua ergà fe invicem intercedit relatio, præstari debent, non paslitia sunt & conditionalia, quemadmodum sunt sedera & conventus à Principibus inter se sacta (ubi ex una parte violatio, & ex altera obligationem dissolvit) verum absoluta & independentia, ubi pars utraque sibi cavere debet, atque id quod ipsi incumbit officium implere,

licet altera pars suo faciendo desit.

nci-

po-

la-

àm

ım,

um

ſuâ,

qui-

tu-

de-

ad

lere

rit.

a

um

oto

ret.

- fc

(fi

ido-

010-

uros

ùm

en-

nen

il-

nu-

ntit

I-

cata

ret,

nti+

4-

ntis

obe-

illa

nu-

tua

10. Hac in re prævideo aliquid objici posse, quasi Parentibus propter inobedientiam liceret proli victum (vel ex toto vel ex parte faltem) fubtrahere. Quod quousque fieri vel non fieri fas sit, sicut disquirere nimis operosum foret im & ad rem de qua agitur parum conduceret. Quippe aliud est proli immorigera victum in prasens denegare, & statuere se ita tantisper facturum, donec expedire viderit contrarium; aliud autem semet voto juramentove obstringere se nihil unquam ei de futuro suppeditaturum, quæcunque denique contigerit occasio. Ut concesserimus quicquid in Patris excufationeni de præfenti cafu fupponi poterit afferri, duo tamen in hoc voto supererunt, que haud facile ab injustitize crimine absolventur. Primo ponamus contumaciam filiz ab irato patre extremum hoc supplicium commereri, qui tamen æquum esse poterit ut ob matris culpam misellis & insontibus (forte jam nascituris) liberis vel polfibilitas sustentationis ab avo suo expectanda sententia irrevocabili penitus pracludatur? Secundo fi non est injustum, est tamen (quod parum admodum diffat ) rigidæ justitiæ extremum, ut quis delinquens (nedum filius filiave) ob quodvis delicum, quod morte non lit dignum, quali fatali quodam & peremptorio decreto, (neque extreme necessitatis casu, neque panitentia feriæ illo excepto aut reservato) alimoniam ab iis, quorum alias erat dictum delinquentem alere, percipiendi incapax reddatur.

11. Ut ut se res habeat quoad Justitiam: hujuse tamen voti materia Christiana Charitatis atque Misericardia praceptis tam evidenter repugnat, uti, si omnia qua hactenus à me sunt dicta nihil valerent, unica hac repugnantia (absque ullo alio argumento) probare posset di illicitum

C 2

esse, adeoque invalidum, neque obligare. Est equidem ( non confilium evangelicum fed ) difertum atque peremptorium Christi præceptum; ut misericordes simus, quemadmodum calestis Pater noster est misericors. Atque quandoquidem non ibi folum, fed & alias plerunque quoties in Evangelio Misericordia officium ab exemplo Dei nobis suadetur, Deus sub nomine atque notione Patris repræsentatar; licet in eo tanquam argumento apodictico multum præfidii collocare non queam, arbitror tamen me id tanquani lecum topicum appositum Patribus omnibus perpendendum jure commendare posse: annon, viz. aperte hinc innuatur misericordiam aque (fi non magis quident) à Patre atque ab alio quovis expectandam effe; & immisericordiam in patre quam in alio quovis inhumaniorem esse, indecentiorem, & ab ipsa natura magis abhorrere. Quin & hoc obiter, ab isto Christi exemplo addiscimus nempe, sicut est in Deo misericordia duplex (illa dandi. qua nobis etiam imerentibus benefacit; & ignofiendi, qua nobis, ubi quid deliquerimus, condonat ) ita & in quovis bono Christiano esse debere promptitudinem (ad exemplum Dei ) fructus misericordia in utroque genere, datis quibutvis idoneis commodifque occasionibus, erga alios homines expromendi. Ita ut, si qualibet persona, cujuscunque demum loci atque ordinis fuerit, qualitercunque laceflita, voverit se nihil unquam hujus vel illius gratia facturam, vel se huic illive nunquam remissuram : quódque hajusmodi votum, utpote contra bonos mores, & centra officium bominis Christiani illicitum sit & non obliget.

12. Officia mifericordia in priori divisione, viz. benefaciendi, & suppetias indigentibus ferendi, sunt ipia adeo necessaria (prout casus supponi poterit) uti communis humanitatis ratio, ea non ab extraneo duntaxat, verum etiam & ab inimico præstari exigeret. Si extranei cujuspiam vel inimici jumentum in sovea luctitans jacuerit, adjutrix manus ad extrahendum illud erit porrigenda. Pietas Samaritani in parabola erga viatorem vulneratum Luc. 10. (cum tamen inter duos istos populos dissidium esset, idque in religione fundatum, cujusmodi dissidia folent

iidem

erem-

emad-

ando-

es in

s fua-

enta-

ltum

e id

rpen-

bine

lenf)

mmi -

orem

rere.

imus

andi.

qua

IOVIS

xem-

datis

ho-

nque

, VO-

el fe

VO-

ninis

refa-

ne-

hu-

iam

vel

itrix

Sa-

10.

ffet,

lent

præ

CIL

præ exteris esse sum sacerdotis atque Levitæ opprobrio, propterea quod visceribus misericerdiæ erga misellam sum fratrem ejastem gentis ejastemque cum semetipsis religionis destituerentur. Quippe quò arctiori relatione junguntur partes, eò fortiùs obligantur erga se invicem exercere benignitatem; atqui vix datur arctior ulla relatio, quæque magis obligat, quam parentum illa & liberorum. Salvator noster qui ista vota, quæ liberos, quo minùs sublevarent parentes, impedièrunt, graviter reprehendit (tametsi cum consilio cultum Dei provehendi, ditato ejus gazophylacio, facta) ea certè non probaturus est vota (nullo alio sine facta, quam ut iræ & impatientiæ litaretur) quæ parentes à liberis sustentandis prohibent.

13. Si ad vim hujus argumenti eludendam allegatum fuerit, filiæ inobedientiam in re tanti momenti tam feverum fupplicium jure commereri posse; atque æquum sanè esse, uti illa, quæ patrem antehåc tam parvi pendit, ab eo deinceps non minùs neglectui habeatur: totum hoç ut concedanus, non tamen satisfacit isti argumento de Misericordià ad exemplum Dei saciendà. Nullius prolis erga terrestrem parenteni inobedientia nostram erga cælestem patrem exæquare poterit. Ille tamen omnibus nostris demeritis nihil obstantibus nostris submeniendo, & essentiatibus nostris subveniendo, & essentis patrem essentiatibus nostris subveniendo, & essentis nihil obstantibus nostris subveniendo, & essentis para genus beneficia in humanum genus destuant, nè ingratissimis quidem, issque qui summè contumaces sunt rebellesque, parte sua exclusis.

14. Et quod alteram misericor dix specient attinet, vizdelicta condonandi, Deus omnibus hominibus (imprimis
vero Patribus) sui in hoc genere officii pulchrum admodum proponit exemplum, in eo quod sit paratissimus
gravissime peccantibus veniam dare, modo eam ab illo
sincere petiverint. Si Pater in parabolà Luc. 15. cum
dissoluto suo silio tann severè egisset, uti voveret illum
nunquam denuò in gratiam recipere, exemplum suisset
admodum incongruum, quo Dei erga peccatores penitentes misericordia adumbraretur. De magnà hujus offi-

cii necessitate, quod frequenter adeo à Christo \* ejusque Apostolis inculcatur, & tam discrte præcipitur ut nihil

\*Vid. Matth. 6. v. 4, 15, It. 18. v. 21, 35, Ephef. 4. v. 32. Coloff. 3. v. 13, Jacob. 2. v. 13, Conful. etiam Stracid. 28. v. 1, &c.

fupra, non opus est ut multa dicam. Verum enimero in casu præsenti notatu dignum est, quam sit mos perversus sibique repugnans, quenquam temerario uno actu semet obli-

gatum existimare, ut filiz suz nunquam ignoscat; cum tamen suorum ipsius peccatorum veniam à Deo (ut in quotidianis precibus tenetur) postulare nequeat, nisi sub expressa ea conditione ut unicuique remittat, atque tacitè

fibi malum imprecetur fi hoc minus fecerit.

15. Sed anne filia, que ita patris spiritum exacerbavit, sic abibit impune, atque non deteriori loco erit, quam fi nunquam deliquisset? Et nonne alii ex ejus impunitate ejus ad exemplum parentes suos temnere magis audebunt? Huic objectioni multum rationis inest: ideoque que hactenus scripsi non ita debent intelligi, quasi indulgentiam filiæ adeo plenariam fuaderent ut in integrum illa restituatur; sed tantummodò ut illa capax reddatur ea subtidia à patre, de tempore in tempus, percipiendi, quæ pro necessitatum suarum ratione, morumque subsequentium tenore, de tempore in tempus, aqua justaque videbuntur, utque votum ne impediat illum quo minus ista subsidia ministret. Quibus autem gradibus & quà mensura pater filiam suam in affectum paternalem recipiat, eamque sublevet, prudenti e atque circumstantiarum exigentiz relinquendum erit. Author essem tantummodò (ut ad objectionem respiciamus, viz. quò in filià statuatur exemplum, eaque quoad vixerit, gravisima & iniquissima erga patrem inobedientiæ constanti sensu afficiatur) ut pater filiz, ejusque posteris partem aliquam idoneam rei fuz familiaris przeideret (putà quintam ad minimum, vel si quarta vel etiam tertia fuerit melius id probarem) eandemque voto folenni & deliberato in pios aliquos & munificos usus quotannis impendendam dicaret. Hodierna tempora varietatem objectorum illi suppeditabunt, si quiifque

nihil

nulta

ò in

num

is fi-

n te-

obli-

cum t in

fub

rba-

aam

uni-

ide-

que

dul-

um

ntur

ble-

que

nùs

quà

eci-

um

obo

tur

mæ

ut

rei

an-

nu-

uiem

dem Deus isthuc mentem ejus inclinarit: atque hoc agendo, Primò poterit quodam modo pristinam temeritatem redimere, atque de illa aliqualem satisfactionem rependere (non ad Papicolarum mentem, aut respectu juflitiz divinz verum) fensu morali, & quod cateros mortales suamque conscientiam attinet. Secundo id benè utile esse poterit ad memoriam filiz de crimine suo continuò refricandam, uti nè brevi perfunctoriaque panitentia peracta (ficut in hujusmodi casibus sapiùs contingere folet) ejusdem obliviscatur, cujus conscientia per omnem vitam affici & morderi oportebit. Tertiò ità suum votum quadantenus impleverit, generalem ejusdem intentionem intelligo, & qua parte rationi congruum erat, (viz. ut filia fuz stultitiz poenitentiam agere, ejusque poenas lucre cogeretur) quippe quod præterea ad hoc accessit simultatis tantummodò & perturbationis effectus fuit. Postremò & hoc agendo, Deum cœlestem nostrum Patrem duplici modo imitabitur. (1.) Ubi temerarius aut vitiosus actus in pii munificique operis occasionem cedit, hoc aliqualem refert imaginem, vel potius idipsum revera est effectus benignitatis istius & sapientiz in Deo, cujus ope è tenebris lux, bonumque è malo elicitur. (2.) Deus ipse, quoties grave aliquod & contumax peccatum propitius condonat, ficut verbi gratia ingens Davidis scelus in re Vrijæ, plerumque diuturnam aliquam afflictionem delinquenti imponit: quemadmodum Davidi, postquam venia istius facinoris à Nathane concessa fuisset atque confirmata, vix tamen unicum omninò diem tranquillum deinceps agere contigit. Cujus rei ratio duplex videtur, partım ut commoneantur alii, ne quis Deum similiter lacessere ausit, ut ne similes lucrit pænas; & partim in commodum delinquentis, ut ex supplicii dolore ad altiorem fui erroris fensum perducatur, isque illi subinde revocetur in memoriam, nè citò nimis ejusdem oblivio irrepserit.

Atque ità non fine difficili negotio (pro summa istà infirmitate, qua, usque à Literis tuis acceptis, laboravi, quaque adhuc etiam laboro) hac tota de re, quantum quidem cam intelligo, sensus quis sit, plenè &

C 4

perte expolui. Fusius fateor quam aut ipse mecum statueram, aut forsan opus erat; & severiùs quam ut Partibus (verifimiliter) fit arrifurum. Veium enimverd fidelis Confestionarii partes agere volui; atque ulcera, utrobique visa funt ejusmodi, quæ molli nimis & adulatorià manu contrectanda non erant. In filia, viz. immodici amoris æltu abrepta actus summe inobedientiæ; in patre autem immodicæ iræ vehementiå transversum ablato actus summæ temeritatis: uterque rectæ rationis & religionis limites transgreffus, uterque seriò pœnitendus. Veruntamen nulla subesse poterit suspicio me in alterutrius Partis gratiam odiúmve aliquid scripsifie; utpote qui nè levissimà conjecturà assequi valco, quinam fint illi, quorum hoc negotium interest, imò nec in qua Gentis regione habitent. Deum precabor utrosque dirigere, ut id fecerint, quod ejus gloriz quam maxime' inserviat, suisque conscientiis solatium afferat solidissimum.

to refer to the forther for

and the second streets and the second second

rectived resilient on the stap on more than should be seen to the seen to the seen to the CA-

### CASUS

### De Formulâ Sponsionis Anti-monarchicæ,

Anglice

### The ENGAGEMENT.

DE Casu, Domine, cujus nunc controversia imprimis agitatur, Virum, viz. Sponsionis formulæ subscribere liceat vel non liceat, hactenus, que fit mens mea, parciùs declaravi. Ut qui rationem haberem incommodorum, quæ necesse erat inde exoritura, si modò in re tam lubrica & ancipiti quidquam à me definitum fuisse rumor aliquis emanaret. Scilicet si subscriptionem tanquam illicitam prorsus damnarem, prævidebam certissimo bine fore, ut ii, qui summa rerum potiuntur, id, quod ipsis imponere vitum est, me non reculare duntaxat, sed & aliis etiam idem diffuadere cogitarent: sin verò aliquo in casu cam licere concederem, fore illine ut in usum plane iniquum traheretur ab ingenti hominum numero, qui indè usque adeò scandali ansam arrepturi essent, ut eandem vel crudam & in solidum deglutirent ( h. c. ideò quod generaliter licere determinarim, temere & inconsulto, nullà aut veri Formulæ fenfûs, aliarumve, quæ requiruntur, cautionum & circunstantiarum consideratione præmissa, susciperent) vel semet ex istà sponsione à pristinz Allegiantiæ vinculo in æternum existimarent absolutos.

Cùm verò quanto studio scire expetis meam hac de re (tantæ & dissicultatis & momenti) sententiam tum ex Epistola tua novisima indicaris, tum & ex eo quod servum tuum, istam ut afferret, per loca ignota atque hac anni tempestate (præsertim ut ea pessima, usque ex quo se in viam dedit, us sumus vix pervia, tot dierum iter conficere jussisti; haud potui censere æquum esse, aut urbanitati, quæ in hospites præcipuè est exercenda, consentaneum, si Mercurium tuum absque aliquali saltem responsone remissisem. In qua tametsi isti tuo, quod Epistola innuit, desiderio non ex-amussi responderim, viz. ut octo illa argumenta ibidem proposita una cum post-scripta quæssione sigillatim expendam, & seorsim de iis judicium seram; hic tamen aliquid reperies quod satissactioni tuæ aliquatenàs conducere poterit. Etenim capita illa, in quibus totius rei difficultas potissimum consistere videtur, summatim attingam, & (quantum patiuntur temporis angussia)

dicendo percurram.

I. Recogitandum est itaque ab unoquoque Subdito, sub quâcunque demum Regiminis formâ, Patriz fuz ac proinde supremo ejus Rectori Allegiantiam [i.e. fidelitatem ] ex Naturz Lege deberi. Quoniam ficut Lex ifta, quam quidem Natura Legem laxiori saltem significatione appellare poffumus, fingulos homines impellit, ut in unum civile corpus, Rempub. nimirum, coalescant: ità & necessum est ut simul ab eadem Lege hunc sensum tacitamque agnitionem hauriamus, viz. unumquodque corporis membrum inferius istiusmodi obedientiam, quæ ad totius conservationem sit plane requisita, capiti Communitatis, sive supremæ, per quam Respublica ista administratur, Potestati persolvere oportere. Ità ut à juramento fidelitatis, non oriatur fidelitatis vinculum: quali scilicet injuratis contra Allegiantiam in juramento expressam agere liberum magis effet quam juratis; vel quasi nulla deberetur Allegiantia, si modò juramenti usus prorsus omitteretur. Verum subditi, quà talis, relationi adeò est intrinsecum, proprium, effentiale, & quasi fundamentale officium, ut in ipso Subditi nomine quodammodo contineatur; atque exinde, ex recepto loquendi more, Naturalis Allegiantia appellationem adeptum fit. Unde ha omnes sequuntur illationes. 1. Alle-

### Casus de Form. Sponsionis Antimonarch. 27

1. Allegiantiz vinculum ( five in id juratum fuerit, five non ) in sua natura perpetuum esse & indispensabile.

2. Effe à Subditi relatione adeò inseparibile, uti, licèt ejus exercitium ob prævalentem Potestatem, quamdiu sub eà oppressus subditus, possit suspendi quidem (nimirum ubi nemo intellexerit, qui id exercendi conatus efficaciter conducere queat ad supremam autoritatem legitimo possessir resituendam, ità ut conserventur publica illa Justitia & Pax, in quibus sita est Communitatum felicitas) à nullà tamen vi externà id tam absolute tolli & resolvi possit, ut non virtualiter adhuc in subdito hæreat, atque (quamprimùm injusta ista vis, quà impeditus tenebatur, subdita sucreta de la communitati utilitatem, cui de jure debetur, beneficium, totiusque Communitatis utilitatem.

usui & commodo esse posse, præstandi.

4. Ac proinde nuperz Solennis Ligz & Faderis à quolibet Subdito Anglicano fusceptionem (protestatione issa proemiali, qua se ob oculos bonorem Regis babere professus est, & expressa issa in uno ex Articulis clausias, ubi se personam Regis & dignitatem conservaturum juravit, nequaquam obstantibus) actum susse juramento Fidelitatis, & naturali cujusque Subditi Anglicani officio tam aperte repugnantem, quam tueri Regem pro virili sua adversum omnes quascunque personas (quod è juramentis est comma unum) atque illos qui contra Regem

gesserunt bellum, quantum in se fuerit, adjuvare (qui fuit iplissimus Fæderis istius finis & intentio) sibi invicem ex

diametro opponuntur.

5. Adeoque etiam eandem ob caufam neminem Subditum Anglicanum, qui Juramenta suscepit corumque vim & mentem intelligit, aut cui persuasum est hujusce Regni dominium de jure ad Regem attinere, hæredes ejus & fucceffores legitimos, posse, absque eo quod itidem conscientiam violet, Sponfionis Formam jam delatam admittere : fiquidem verba quibus exprimitur ità acceperit, quasi in se continerent, adeóque à promittente exigerent, ut Supremam hujus Regni Potestatem, cui suam debent obedientiam Subditi, eosdem illos, qui nunc eam exercent, de jure possidere agnoscat; vel quasi totalem ejurationem & abrenunciationem Allegiantiæ istius, quam antea Regi deberi pro confesso habitum est, significarent.

II. Hisce hactenus explicatis inquirendum crit proximò, Utrum Formulæ Sponfionis verba iftiulmodi interpretationem commode suscipient, que, prout vir prudens & religiolus judicârit, cum Officio & Allegiantia legitimo fuo Principi exhibenda consistere posse videatur? De quo ego quidem vix ullam dubitandi caufam subeffe censeo,

modo benè perpendatur,

1. Omnes loquendi formas iis ambiguitatibus effe obnoxias, ut vix quidquam dici queat aut exprimi verbis ullis quantumvis cauté delectis, ex quibus tota oratio plu-

rium constructionum capax non reddetur.

2. Permultos, quorum in Regem Regiafque partes probe spectata est benevolentia, quique etiam alias tum eruditi tum & religiosi habentur (ut ne Presbyterianos memorem, quorum plerosque, quod ad me quidem attinet, cum de doctrina & conscientia agitur, parvi admodum zstimandos effe reputo ) Formula Sponfionis subscripsiffe. Quos ex charitate supponamus oportet haud ità fuisse fa-Auros, si non persuasum habuissent sensu aliquo temperato, qui simul cum Allegiantia Regi debita staret, verba intelligi posse.

3. Pervulgatum (uti scribis) ese sermonem, adeòque

a multis credi, Regem ipsum subscribendi veniam concessisse, potiùs quam ut boni ejus Subditi, eapropter quod id recusent, fortunarum damno multarentur. Quod scut manisesto est indicio Regeni illosque, qui ei à consiliis adsunt, non ità de hujus Formule verbis sentire, ac si omnis Allegiantia ipsi debita abrenunciationem necessario postularent: ità (si verum sit) magnum habet momentum ad eorum satisfactionem, quotquot sant qui ex solo isto metu subscribere dubitarunt. Etenim id facere, quod à Rege, qui ab omnibus Subditis Allegiantiam expectat, consultò, & matura priùs habita deliberatione, sieri permittitur, Subditi obedientiam qui labesactet non potest cum ratione

cogitari.

III. Sed ut totum hoc concedatur, nempe formulæ verba hujufmodi fenfum admittere, in eo tamen non fatis est ad conscientiæ securitatem præsidii, quin ut subscribere meritò dubitet, nisi ulteriùs etiam ostensum fuerit, liberum esse Subdito istiusmodi sensum amplecti. Atque hoc ferè est quod in Post-scripto quaris, Supposito, viz. Formulæ verba plures interpretationes ferre posse, is qui subscribit, ea suone an Deferentis potius sensu accipere teneatur? Vel an neceffe sit aut quidem opus, ut, priusquam subscripterit, illos, qui subscriptionem exigunt, quonam sensu fieri velint, interroget? E cujus quæstionis solutione cum (ut ego arbitror) ultima judicii determinatio, in qua conscientiæ acquiescendum est, præcipue pendeat; hac in re (de qua multum lucis & fatisfactionis à Tractatu quodam, quem amicus eruditione, prudentia, & pietate pollens conscripsit, sed certas ob causas typis mans dari noluit, nuperrime perlecto fateor mihi accessisse) quid fentiam, clare & distincte, quatenus angustia temporis id patietur, exponere conabor. Itaque

1. Quoties alius quis juramentis, promiffs, aliisve obligationibus interpositis sidem à nobis exigit, hæc sensu notiro à mente alterius (etiam nobis consciis) plane diverso fuscipere, (quæ tamen ejus mens ex verbis ustato loquendi modo, reique de qua agitur naturæ accommodis satis declarata suit) commentum ost hercle adeò crassum & ab-

furdum,

furdum, ut merito incredibile videri poffet quenquam fano fincipite virum sivisse ab affectibus suis rationem eóusque occacari, ut exinde deciperetur; si non Jesuitarum equivocationes suas ut licitas tuentium impudentia, horumque temporum (quando innumeri perjurio, ubi id aftuti elufiffe viderentur, femet illaquearunt ) triftiffima experientia contrarium plane docuiffent. Etenim fi in promifis, aliifque istiusmodi obligationibus, quæ ad fidem inter mortales conservandam instituta sunt, talis latitudo interpretationis concederetur, non amplius ulla superessent media, ex quibus de mutuâ ipsorum intentione certitudo haberi posset. Quare hoc evidenter verum-esse duco, omnia, viz. Promifa & (ut cum barbaris loquor) Affecurationes, in quibus requiritur ut fides alteri detur, ad mentem intentionemque Imponentis, five illius cui danda est fides. intelligi oportere: quatenus nimirum mens ista rationabiliter apparere possit, ex rei, circa quam versatur, natura, câque verborum, quibus exprimitur, significatione, qua. pro recepto apud homines fermonis usu, iis optime convenit. Cujus ratio hac est, quia qua ità exigitur fides ad beneficium atque utilitatem exigentis refertur; quò fcilicet certius sibi constet ab eo qui fidem interponit id quod promiffum est etiam adimpletum iri. Cujufinodi certitudinem habere nequit, si postquam sua mens sufficienter verbis declarata fuerit, liberum adhuc & integrum Promittenti esset mentem aliam tacitam ab illa diversam in pectore refervare. Atqui

2. Quid si mens Imponentis ex verbis reique natura non adeò planè indicetur, quin ut eadem verba æqui boni lege duplicem interpretationem admittant; ità ut uno sensu summer ad Plus, alio ad Minus obligent? In hujus-modi casu non necessarium neque semper opus esse arbitror (quin potiùs contrarium plerunque) ut Promittens, pri-usquam sidem dederit, Imponentem, è duobus issis sensus atrum ipse velit, interroget: sed ex prudentià, idque (quantum ego video) nullà Conscientiæ lege violatà, istam ambiguitatem in suum compendium jure trahere potes, atque in eo sensu accipere qui obligat ad Minus. Hot antem in cadern

### Casus de Form. Sponsionis Amimonarch. 31

eâdem prorsus ratione fundatur: cum enim sides danda commodum ejus, cui datur, respiciat, ejus interest cavere ut sua mens iis concipiatur verbis, quæ eandem viri rationalis intellectui satis liquidam ex apertam faciant. Quod si neglexerit, nullà aut æquitatis aut prudentiæ lege tenetur Promittens, scrupulosa nimis diligentia desecum suppetere, unde arctiorem sibi quam opus est obligationem

arceffat. Verum

3. (Id quod fæpiùs ufu venit, ubi cum viris callidis agitur; quomodo fe jam habere res potest; certissimò autem ità se habuit olim in Casu de Protestatione ) Si contigerit eum qui fidem dari postulat, verba de industrià ità componere ut sensus latitudo atque ambiguitas relinquatur: imo & si admodum verisimile, atque (utilitatis, aliarumve validarum suspicionum è circumstantiis aut aliunde enascentium ratione habità) ipsius etiam Promittentis intellectui quodammodo manifestum fuerit, Imponentem in promissione exigenda sibi ulterius quiddam proposuisse, ejusque remotiorem aliquam & secretiorem subesse intentionent, quam aperire noluit: hoc in casu quid agendum erit? Respondeo, Promittenti nullatenus incumbere, ubi fidem dat, ut occultam aliquam istiusmodi intentionem respiciat; fed ipfi liberum effe istam sensus latitudinem adhibere, quam alteri indeterminatam relinquere consultius visum erat quam restringere : adeóque ex alterius illius yersutia summam quoad poterit utilitatem captare licere, interpretationem amplectendo benigniorem & quà ad Minus obligat. Quippe ad intentionem solummodo declaratam ( eam, viz. quam verba, pro communi loquendi more, quatenus ad rei naturam referuntur, hominum rationalium intellectui, cum enunciantur, reddunt promptillime atque repræsentant) non autem ad intentionem remotam. occultam, atque reservatam Promittens obligatur. Ratio cujus liquida est: quoniam ille, qui ab alio fidem verbis à fe compositis sibi dari exigit, supponitur semper in verbis componendis ità sensum determinasse, ut ex ils satis constet quid ille velit Promittentem certo spondere se præstiturum. Si itaque non eo modo verba determinarit, ut fignificent

ad Plus, omnino præfumi debet fibi in animo fulffe ad Mimus duntaxat eum obligare. Chm enim sibi integrum effet verba, quibus mentem fuum exprimeret, pro lubitu adhibere; qui supponi poterit aliud, quam ut proprie utilitatis intuitu delectum ageret? Ideoque licet in votis clam haberet (quod tamen prodere dubitavit) Promittentem ad Plus obligari, atque mirè fibi gratum effet fi ità ab eo intelligerentur verba, quasi ad Plus obligare intenderent: cum tamen iph tam facile fuiffet paucula addendo aut immutando, istam intentionem declarare, si suis rationibus conducere existimaffet; præsumetur etiam propriæ utilitatis intuitu factum effe ut ab ea declaranda abstineret, atque potius duceret mentem fuam verbis committere adeò generalibus ut fenfum qui ad Minus obligat non excludant, ac proinde declaratam intentionem non nisi ad Minustantummodò obligare.

IV. Ut ad rem accedam propius, atque de propotito cafu

pressius again, duo adhuc supersunt à me facienda,

1. Oftendendum est quas diversas interpretationes (firi-Histman volo, & laxismam) Formula spondendi verba commode ferant. Et

2. Quoad poterimus, explorandum è duabus utram verifimilius fit Imponentes ex verbis declarare intendiffe.

#### Verba funt hac.

Spondeo me verum fore & fidulem Reipublicæ Anglicanæ, quemadmodum absque Rege & Dynastis jam constituta est.

In quibus variæ latent ambiguitates, nempe

vel promissio serum & fidum: quibus designari potest vel promissio sidelitatem istam & Allegiantiam, quam Regi, &c. prius deberi in confesso erat, iis deinceps, qui nunc imperio summo potiuntur, tanquam de jure & debito prastandi; vel quidem promissio istiusmodi Fidelitatis, quam bello capti victoribus pollicentur, se leges, viz. captivitatis ex jure Gentium observaturos, neque quandiu in corum potestate suerint, attentaturos aliquid, quod iis incommodum sit aut perniciosum.

2. In vocabulo Reipublice: per quod intelligi potest vel ista pars hominum quæ hodiè in Regno prævalet. quæque Supremam ejus Potestatem actu jam possidet atque exercet, quasi scilicet penes eos Dominii jus resideret; vel totum integrumque Gentis Anglicanz aggregatum, prout in fe Communitas five Status est civilis ab exteris aliis omnibus divifus atque discriminatus. Si in priori sensu vocabulum accipiatur, Fidelitas Reip. promissa ad illos, qui nunc rerum habenas tenent, de facto tuendos directe refertur, eisque tanquam de jure obediendum esse innuit. Sed in fentu posteriori falutem Regni respicit, & præsentes quoad Rectores nil amplius fignificat, quam ut de facto quiete sub iis vivatur, eisdemque obtemperetur in rebus ad civilem focietatem in Regno conservandam necessariis, cujulmodi funt Gentis adverlus exteram vim defensio, juflitiz publicz administratio, commercii cura, &c.

3. In vocabulis, quemadmodum jam constituta est, &c. Quæ intelligi poterunt vel per modum approbandi quicquid ad Regimen Monarchicum & Confessum Superiorem ( five Dynastarum) abroganda, summamque hujus Regni Autoritatem in Confessu Inferiori ( seu Communium ) collocandam perpetratum fuit; vel ¿ξηγηπκῶς duntaxat, tanquam nudè & simpliciter recitantia cujulmodi Regiminis formæ hæc Gens jain de facto subest, viz. Regimini, quod per Communes Plebemve solam, excluso tum Rege, tum & Parium

(h. e. Dynastarum ) Domo administratur.

Quibus expensis Ambiguitatibus, strictifma quæ è verbis cum ratione erui poterit interpretatio fic fonat. " Supremam hujus Gentis Potestatem, cui fidelitatem & " obedientiam debeo, in Domo Communium jure collocatam "effe agnosco; nec in ea Regis vel Dynastarum (quà "talium) ullas effe partes, aut in posterum esfe debere : atque polliceor me omnem fidelitatem & obedientiam " eidem præstiturum, eandemque extremo cum fortuna-"rum vitæque discrimine pro virili defensurum.

Interpretatio autem laxissma que ex iisdem verbis rationabiliter elici poterit, hujusmodi erit: "Quandoqui-61 dem Suprema Angliz Potestas, sub quâ jam dego, à " Domo

#### 34 Casus de Form. Sponsionis Antimonarch.

"Domo Communium absque vel Rege vel Paribus actui
possidetur impræsens atque exercetur : polliceor me,
quamdiu sub istius Potestatis patrocinio vixerim, nihil
shostile machinaturum adversus eam, aut attentaturum;
se sed pacis & quietis cultorem, sidelem pro loci munerisque
se mei ratione navaturum operam, ut in Patriæ meæ salustrem & civilis ibidem Societatis conservationem illud saciam, quod uniculque bono Communitatis membro sa-

" ciendum ex officio incumbit.

V. Jam ultimò confiderandum venit, quod maximi est momenti, è duabus interpretationibus, quas verba haud impropriè reddunt, utram (illanine quæ ad Plus, vel hanc quæ ad Minus obligat?) conditores hujus Formulæ hisce verbis declarare potius intenderunt. Iis, qui priorem existimant, non deest probabilis ratio, cui persuasio sua innitatur. Judicant enim cos, qui supremam potestatem nunc possident, non eam libenter relicturos esse, si retinere possint. Nihil autem ad eam retinendam verisimilius conducere, quam si totum populum Anglicanum, aut saltem maximam partem adducere queant, ut ipfos eam jure possidere agnoscat, ipsique adeò obedientiam & fidelitatens spondeat. Ac proinde Sponsionem, cum de industrià excogitata fuerit, & velut aptiffima machina ad id opus promovendum accommodata, omninò intendere eatenus obligare. Quod cum judicio & perfuafioni fux de officio & juramento Fidelitatis tantopere adversetur, eos qui ità verba Formulæ intelligunt non possum reprehendere, si à Subscriptione toto quidem animo abhorruerint.

Verum non deest ex altera parte major rationis probabilitas, quæ nos inducat ut credamus posteriorem laxie-remque sensum immediatam Imponentium atque declaratam intentionem potius reputandum esse; quæcunque demiim suspicionis causa subeste poterit, sensum priorem secretæ ipsorum, reservatæ, ultimeque intentioni magis esse congruum & consentaneum. Quas duas intentiones si quid interest discriminis (sicut non est impossibile ut sit) id ni-hil spondentis resert, vel nondum saltem: quippe æqui-vocatio siqua hie lateat, imponentibus ea, non promittenti

impu-

probabiles rationes fuadent.

(1) Multos partibus Regiis addictos, prudentia & religione imbutos Theologos, Jurisperitos, aliosque ità Formulam intellexisse: quos supponimus ex nullo prossus seculari intuitu subscribere voluisse, si quid amplius in cà

fuisse delignatum existimassent.

(2) Sæpius quidem (si vel populari Famæ, vel multorum particularium hominum side dignorum narrationibus credendum est) quà publicè quà privatim, in variis regni locis, ab iis ipsis, qui alios ad subscribendum aut suascrunt aut impulêrunt, affirmatum fuisse eandem hanc, & nullam aliam, ipsissimam esse ejus intentionem & sensum genuinum.

(3) Imponentes, si iis in animo suisset intentionem obligandi ad Plus declarasse, facile potuisse ità verba struere, ut non capacia forent interpretationis ad Minus ob-

ligantis.

(4) Sicut etiam credibili perhibetur famâ, cùm de verborum formulâ disceptaretur, sententiam eorum quibus rigidior aliqua placuit, utpote intempestivam, repudiatam fuisse, atque vicisse suffragia ut moderatiùs exprimeretur,

quo modo se jam habet.

(5) Cùm ea esset mens Imponentium, ut ex Formulâ Sponsionis sibi caverent, præsertim adversus machinationes, & molimina istorum hominum, à quibus se non alios quàm Usurpatores existimari probè norunt, omninò supponendum esse ipsos non ampliorem ex Formulâ cautionem ab eis exigere voluisse, quàm quæ Usurpatoribus dari & potest & solet: quæ non est ut autoritatem ipsorum legitimam agnoscant, & fidelitatem polliceantur; verum ut spondeant duntaxat, quamdiu sub ipsorum potestate suerint, & fruantur præsidio, quiete semet gesturos.

(6) Receptam effe politicæ prudentiæ regulam, uti omnes, qui recens ad imperium accefferunt (ii præfertim qui vel novam introducunt Regiminis formam, vel quorum jus in dubium vocatur) ab feveris quibufcunque

#### 36 Casus de Form. Sponsionis Antimonarch.

methodis temperent etiam contrà illos ipsos utendis, quos imperio fuo infensos norunt, eosque ne irritent quidem (licet pessundare in sua manu positum sit ) præsertim in Regiminis sui exordio, quin deliniant potius atque in meliorem de se opinionem pelliciant, artibusque benignitatis & amnestiæ demercantur; (Remishus enim imperanti melius paretur. Sen. 1. de Clem. 24) dummodo interèa mediocri aliqua cautione interpolità certi esse possint fore ut quietam & tranquillam sub ipsis vitam traducant. Non eft itaque cur credamus hanc Formulam imponentes, qui fummorum Politicorum partes ea dexteritate & successu hactenus egerunt, ut tam paucis annis Regni tàm ampli & florentis suprema Potestate tam plene potiantur, ità fore imperitos, ut non confilia fua ex iisdem regulis dirigant, quas viri omnes prudentes & prosperi in acquisità potestate administranda & stabilienda semper observarunt.

VI. Hise omnibus præmissis in unum collatis (ut nè quid positivi sive affirmando sive negando concludam, utrum in Universali liceat subscribere vel non liceat) paucis tantum hise sequentibus capitulis sententiam meam ex-

plicatam dabo.

(1) Non licere cuiquam Formula Sponsionis, cum con-

filio promissum violandi, subscribere.

(2) Ac proinde quicunque putârit in Formulæ verbis rei alicujus, quam ipfi præftare non licet, promissionem

contineri, falvà conscientià subscribere non posse.

(3) Quicunque ità verba Formulæ accipit, quasi ipsum ad quidvis, quod suæ Allegiantiæ repugnat, obligarent, aut officiis Allegiantiæ sugendi, prout occasio tulerit, incapacem redderent, non posse salva conscientia suscipere.

(4) Si quis ad temporale aliquod commodum confequendum aut incommodum vitandum dubitante conficientia fubscripserit (h. e. antequam in animo plenè persuatus, probabilique, ut id credat fibi licere,, ratione adductus tuerit) illum in eo peccare.

(5) Siquis, postqu'àm serio conatus fuerit se, qu'àm poterit 03

i-

in

e-

tis

ùs

0-

ut

n

ui

lu

li

tà

1-

1-

r-

ıè

1-

1-

X-

7-

is

n

n

t,

i٠

-

.

37

terit, plenissimè edocere, quænam sint ex una parte suæ Allegiantiz officia, & ex altera quisnam sensus in Formula yerbis maxima cum verisimilitudine designetur, compererit demum sibi pulchrè satisfactum esse, dum sibimet persuadet præstationem intereà ejus, quod à Formula sic intellecta exigitur, nullatenus (quantum quidem ille impræsens cernere queat) debitæ suz Allegiantiz adversari, quam diu iis premitur angustiis, uti eam persolvere non possit; atque insuper ubicunque necessitas ea ab ipso fuerit amota, aut ipse ab eaità liberetur, ut potestatem habeat ea, quæ Allegiantiæ ratio postulat, præstandi, Sponsionis obligationem terminari ex sese atque expirare; atque hisce perpenfis, potius quam extremum in persona, fortunis, aut necessariis & propinquis detrimentum sufferre velit, Formulæ Sponsionis subscripserit: quandoquidem à proprio fuo corde non condemnatur, nec ego fane illum condemnârim.

Duo jam supersunt à te petenda, Domine, que nullus dubito quin tibi zqua videbuntur. Alterum, ut quomodocunque hisce chartis aut re aliqua in ils contenta in tuam ipsius, aut amici cujusvis satisfactionem utaris, nè tamen Apographa ulla foris exire sinas: nè me insciente, sicut de aliis meis chartis in hunc modum conscriptis factum fuit, typis eas mandari contingeret. Hoc peto tum ratione periculi quod mihi à potentioris Partis, si quid hujusmodi resciret, offensione imminere posset; tum etiam ne quædam, quæ hic dicuntur, advertentes, verba Formulæ nimis benigna putarent indéque occasionem arriperent gravius aliquod onus nobis imponendi, & verba perscriberent quæ ad plus obligarent. Alterum quod peto hoc eil, cum non mihi suppetat integrum aliquod apographon hujus, quam ad te mitto, differtationis, uti mihi deleribendam cures; & vel exemplum ità descriptum, vel hasce ipsas potius chartas, poliquam eas descripseris, ad me transmittere velis, aut inclusas Epistolæ, aut per amicum aliquem, qui fuis ipfius manibus cum fide & cura Filio meo Londinensi reddat, quem brevi per literas monebo ut eas expectet.

#### 38 Casus de Form. Sponsionis Antimonarch.

Velim, Domine, qu'am diligentissime salutentur, &c. Deus nobis omnibus gratiam & prudentiam in hisce temporibus malis necessarias largiatur: cujus misericordia & benedictione ut protegamur orat

B, P. Dec. 20.

Amantiffimus tul
atque observantiff.

CA-

# CASUS Liturgiæ Usu,

In

## Temporibus nuperis

Quandoquidem, Domine, scire aves, de constitutà Legibus Liturgià in publico Dei cultu atque sacris Officiis (sive in totum sive ex parte) retinendà vel omittendà tuni quid sentiam ego, tum quid agrm; id si quà aut tibi, aut amico tuo satisfacere poterit, libere aperteque indicabo quænam sit mea praxis, (quacum si pugnarit judicium meum, sum omnino an royardustio) & quibus de causis, prout varia incidit temporum conditio, & ipse hae in revarias methodos instituerim.

Quamdiu grex meus immistus milite maneret, tam post quam ante Utriusque Senaculi Edictum ad Liturgiam abolendam promulgatum, epistem usum retinui, prorsus ut olim in temporibus pacatissimis compositissimisque à me factum erat; ità ut ne ipsas quidem illas reticerem Orationes (pro Rege, viz. Regina, & Episcopis) quarum omissionem non poteram ignorare istus Edicti autores sibi imprimis propositam habuiste. Idque etiam feci, tametsi milites nonnula forte interessent; donec equitum turma, que in oppido hyematum venerat (cò prorsus sine, ut præsidium questdam vel statio primaria ibi collocata esset).

mihi Liturgiam prima post eorum adventum Dominica recitanti tantopere succenseret, ut statim à Matutinis precibus sinitis involarent in librum, eunque frustratim dilacerarent.

Exinde usque, quamdiu hic funt commorati, per sex menles integros & quod excurrit, (ab initio, viz. Novembris, donec Maio fequenti ad prælium Nasebiense evocati effent) præterquam quod deficiente libro necesse babui, vidi etiam me, quò ulteriores averterem injurias, hujus Libri usum, in ordinariis saltem Sacris, per id tempus omittere opertere. Recitavi tantummodò Confessionem. Orationem Dominicam, una cum Versiculis, & Psalmis de die: deinde, finita Lectione priore Matutina, hymnum Benedictus, aut Jubilate; & Vespertina finita, Cantate: post Lectionem itidem posteriorem, quandoque Symbolum, quandoque Decalogum, quandoque neutrum; sed Pfalmo duntaxat cantato ad concionem progressus sum-Veruntamen per totum id tempus in Sacramentis Administrandis, Cesebrando Matrimonio, Sepeliendis Mortuis, Mulieribus Purificandis, formas & ritus antiquos ad fingula Officia feorsim pertinentes, juxta quod in Libro præstitutum est, semper adhibui. In cæteris omnibus id cavebam duntaxat, istiasimodi tempora & opportunitates captare, cum ea quam occultissime nec interturbante milite peragere possem. Atqui Eucharistiam eò magis ausus fum palàm celebrare, quia mihi certò constabat è militibus affuturum neminem.

Postquam illi discesserant, mihi libertatem indussivel integram usurpandi Liturgiam, vel tantummodò partem aliquam, nunc plus nunc minus omittens, prout occasio tulerit, atque prout id ratione Auditorum maximè expedire judicaram; præsertim si milites alioive aliquos ignotos adesse contingeret. Verum interea ejus, quod à me omissum sur ven sensum en Concionis aditu intertexui, phrasi tantum atque ordine mutatis. Quod tamen ità conatus sum temperare, ut vel mediocri captu aliqui, mens mea qua esse, facile posset intelligere, ex verba interim quam minimæ cavilla-

tioni aut exceptioni obnoxia relinquerentur.

Duobus

Duobus ferè abhine annis multi hie nominis atque existimationis Senator quidam Parlamentarius mihi (verum id benevolè fatis) renunciavit, graves adversum me querelas in conventu publico & frequenti Granthamiæ habito à Ministris quibusdam (è tribu, ut posteà rescivi, Presbyteriana) delatas esse; quoniam scilicet Parlamenti super hac re Edicto pervicax non aufcultarem. Generofus ille hæc infuper adjecit, Semet aliofque, quanquam, cujulmodi effet & opinio & praxis mea, prius norant, non tamen id animadvertere voluisse antequam aliunde delatus forem; quod cum tam aperte & palam nunc factum fuiffet, si suam cognitionem dissimularent amplius, fore ut ipfi hanc culpam fullinerent. Mihi itaque autor erat ut mecum, quid statuendum esset, probe perpenderem: quippe vel amissionem Beneficii periclitandam esse, vel ab ulu Liturgiæ desistendum; quam si (post accufationem atque monitionem) adhuc retinerem, nec in fua, nec in alterius cujulvis amici manu fitum fore me indemneni præstare. Meæ tunc responsionis summa hæc erat, Si ità se res haberet, non esse difficilem determinationem; quippe qui multò antehac de hoc cafu deliberaffem, atque statuissem apud me (si quando ad has angustias contingeret adduci ) quid falvà conscientià liceret facere, quidque ratione prudentiæ maxime conveniret, viz. A Liturgia eatenus abstinere, quatenus Edicto ad literam satisfiat, potiùs quam locum & stationem deserere.

Mox deinde id mihi curæ & negotii datum erat, ut iftiufmodi modulum in cultu publico Parochiæ meæ de futuro observandum excogitarem, unde nec mihi ipii ex Liturgiæ constitutæ usu periculum, nec fratribus meis ex ejustem omissione scandalum verisimile erat obventurum. Hanc itaque institui methodum, atque ex illo usque tem-

pore retinui.

Rem divinam auspicor à Præsatione aliqua Scripturali, indéque ad confitenda peccata Suasione ducta; cujus Suasionis formulam ex Hortatione & Absolutione Liturgica in compendium redactis junctisque simul concinnavi, issemi psis plerunque verbis phrasibulque conceptam, verum illis

de industrià hic illic transpositis, ut eadem esse non ap-

pareat, & eadem tamen intered fit.

Ordine deinceps consueto sequitur ipsa Confessio, accedentibus tantummodò quibusdam vocabulis, quibus illustratur magis quàm immutatur, aucta atque amplisicata. Cujus integram hic subjunxi formulam, quò & tibi ipsi hàc in re cumulatiùs satissiat; tum & quò conjectare quadantenùs possis, cujusmodi additiones aut variationes huic analogæ (licèt tam amplæ nusquàm alibi) in cæteris sacri Officii partibus à me admisse fuerint.

Omnipotens Deus, & misericors Pater, nos immerentes famuli tui pudibundi mastique confitemur nosmet per totum nostram ætatem a viis tuis tanquam oves perditas aberrasse; adesque cordum nostrorum inventis & concupiscentiis nimium indulgendo, in leges tuas facro-fanctas, cogitatione, verbo, opere, graviter deliquife. Sepius bona illa, que & potuêrunt à nobis praftari, & debuerunt, omisimus : sepiusque mala, que à nobis non erant facienda, etiam cum ea vitare licuiffet, commisimus. Fatemur, Domine, in nobis nullam effe falutem, nec in quavis creatura prafidium quo fablevemur: verum in misericordia tua, cujus justitiam flagitiis nostris tuntopere lace Tvimus, omnis fes fita eft. Propitius itaque efto, Domine, propitius efto nobis miferis peccatoribus: parce Deus percata sua confitentibus, ut ne pereamus. Atqui justa benignisimas tuat promissiones bumano generi in Christo Jesu Domino noftro patefactas, nos vere panitentes in gratian tuam atque favorem restitue. Concedas etiam propter ipsum, Pater summe misericors, ut in posterum tibi serviamus placeamufque, piè, juste, sobrie vitam instituentes, ad fancti tai nominis gloriam, eternumque nostrarum animarum folatium, ter Jesum Christum Dominum noftrum, Amen.

Peractá hác Confessione sequitur Oratio Dominica, unà cum Verisculis & Doxologia; tum Plasmi diei, atque Lectio prior. Dein tempore Matatino interdum Te Deum, (verùm id tum duntaxat, cùm ab Auditoribus toleratum iri arbitror) interdam autem hymnus, à me ipso compositus, quem è Plasmis atque Collectis Ecclesiassicis,

velut

velut generalem Gratiarum actionis formulam, excerpferam (id quod eò potiùs feci, quia funt qui observarunt unico istius des etu videri Liturgiam nostram laborare:) Atque tempore Vespertino, finità Lectione priore, Plalmus 98, vel 67, tum Lectio posterior, camque excipit manè Benedichus, aut Jubilate; vesperi autem Psalmi alicujus cantatio. Exinde Symbolum succedit cum Dominus vobiscum, atque nonnunquam Versiculi in fine Litaniz [Ab inimicis nestris libera, &c.] modò arriserint mihi Auditores: alias enim Versiculos istos pratermitto.

Post sinitum Symbolum, Litaniæ reliquarumque precum in Libro præstitutarum loco, sensum Orationis islius quam in Concionis introitu solebam usurpare, in Collectas aliquot Orationés(ve, quarum prolixiores sunt aliæ, aliæ breviores, distribui, verum illas ad phrasın Liturgicam multo propriùs quam antea essensum accommodatas. In suggesto autem superiore (sive Pulpito) nihil amplius ante Concionem habeo quam brevem duntaxat Precatiunculam, quæ ad verbum audiendum respiciat. Ità ut in summa rei, quod ad has preces attinet, non aliud à me nunc sat, quam factum fuit priùs; niss quod ea quæ antehàc memoriter recitavi, serièque continua, & in superiore suggesto, sam è libro conscripta legam, divisa in

partes, atque de suggestu inferiore.

Quas inter Orationes Psalmumque ante Concionem cantatum etiam aliam quandam quotidiè interpono Collectam, cujusinodi multas ad rem accommodas confeci, qua, scut superiores ista, è Liturgicis plerunque Collectis, amplificatæ autem aliquantulum aut variatæ, componuntur; Adventuales scilicet, Quadragesimales, Paschales, & Pentecostales, suis quasque temporibus: aliàs autem argumenti magis generalis nonnullas, pro Venià puta, Pænitentis, Gratis, &c. Et post carum unam pluresvè in Sacris Matutinis Decem Præcepta plerunque recito, annexa brevi Collectà ad impetrandam gratiam, que nos in iis obfervandis adjuvet.

Hæc fuit hactenus mea praxis, & (quantum video.) etiam futura est, niti quidem felix aliqua rerum convertio

libertatem nobis antiquam usurpandi formam restituerit; vel doctus aliquis & benevolus amicus liquidò evicerit hic aliter à me sactum quam oportebat. Tutò enim & verè assimare licet, neque cum animo meo rem volventi, neque scissitanti ab aliis mihi quidquam adhuc oblatum esse, in quo satis inesset momenti ad persuadendum, me jam secisse aliquid, quod cum Christianz tam Simplicitatis quàm Prudentiz principiis simul stare non poterit.

Tria folummodò funt (quod equidem fciam) notatu digna, qua ex adverso opponuntur, viz.

Legum obligatio.
 Exempli scandalum.

3 Indecora faltem cum Schismaticis conformites, si non Schismatis participatio,

#### De Lege Objectio 1.

Prima, eaque validifima Objectio, quam itaque ut potero speciosissimè proponam, à Legibus earumque obli-

gatione petitur: quæ in hunc modum procedit.

Omnem humanam Legem ritè constitutam, quamdiu scililet Lex manet, subditum (idque propter conscientiam) ad sus observationem obligare, eo modo atque forma qua in distà Lege præscribitur, atque secundum veram Legis-latoris mentem & intentionem.

Tunc intelligi Legem ritè constitutam esse, cùm nihil contineat, quod non honestum sit & licitum; cúmque ab eà persona issue personis feratur, penes quos plena est &

idonea leges condendi autoritas.

Legem ità constitutam manere Legem, adeóque tamdiu valere, donec vel autoritas æquè legitima & sufficiens, atque illa, quæ fixit eam, refixerit denuò; vel diuturna admodùm (caque voluntaria) desuetudo cum Legislatoris consensu sive tacito sive præsumpto eam antiquârit.

Statutum Liturgiæ præfixum, cui titulus Statutum pro Uniformitate, &c. istiusmodi Legem esse, quandoquidem à frequenti liberoque Parlamento, temporibus pacatis, sta-

bilitum fuit, & affensu Regio confirmatum.

Illud

Illud etiamnùm valere, cùm nondum abrogatum fuerit præterquàm ab iis, qui (eorum faltem, quos jam difputare supponimus, judicio) utpote absente Regio afsensu, non possunt istiusmodi aliquid legitima autoritate decernere; neque in desuetudinem nis à nupero tempore abierit, idque coactè, & (sicut meritò præsumitur) invito admodum & nolente Legis-latore.

Ac proinde illud respectu conscientiæ vim obligatoriam adhuc retinere; quippe quòd vis ista unicuique Legi, quà Legi, tam essentialiter & intrinsecè adhæret, ut nullo mo-

do inde separari possit.

Nullumque adeò Ministrum rem divinam publicè in Ecclesià facientem salvà conscientià posse vel quidquam ejus, quod prædictà Lege præcipitur, omittere, vel formam ab eà, quæ in dicto Libro continetur, diversam usurpare; verum oportere vel præscriptum Liturgiæ canonem observare, vel à facris celebrandis in totum abstinere.

#### Responsio.

Hujus objectionis folutio (ut præmissæ omnes concedantur ) pendet ex ritè intellectà ca claufula, que Leges fecundum latoris, mentem obligare affirmat. Quod fi præcise accipiatur de particulari, illà, actuali, & immediatà intentione, quam in singula quavis Lege ferenda lator habuit, quæque ex verbis Legis sufficienter patet (in quo fensu folummodò procedit objectio) id non usquequaque verum esse comperietur. Atqui prætereà in Legis-latore etiam supponenda est intentio magis generalis, babitualis & ultimata, priori istà nobilior & przstantior, que Leges omnes dirigere & in eas dominari debet, viz. intentio bonum publicum procurandi per Leges atque promovendi. Prior intentio obligat, ubi subservit posteriori, vel cum ca constitit, ac proinde in catibus ordinariis, temporibusque tranquillis: aliàs quidem lata Lex non est commoda & falutaris. Verum ubi Legis observatio ob circunstantiarum complexum, aut temporum iniquitatem (cujusmodi contingentia nullus Nomotheta aut certò prævidere potuit, aut pravilis sufficienter prospicere ) publico in gravamen potius quam beneficium cederet; ejusve observatores tanta incommoda & tam perniciosa mala comitantur, ut quicquid fingi poterit boni quod inde in Commune redundet, ea ne mediocriter quidem compensare queat: In hujusmodi, inquam, casu Lex non obligat nisi juxta posteriorem duntaxat intentionem & magis generalem. Prorsus ut in Naturalibus Operationibus fieri amat; ubi, licèt Agentia particularia secundum proprias & peculiares propensiones motus suos ordinario instituant, ex quibusdam tamen occasionibus, atque ut Catholica Natura finibus & consiliis obsequantur (ad vitanda quædam, à quibus abhorret illa) motibus interdum feruntur innata sua determinationi plane oppositis, veluti cum ob sugam vacui

descendit aer, ascendit aqua, &c.

Pervulgatum istud Axioma, Salus populi suprema Lex (quod nonnulli, ex quo enata funt luctuosa nostra diffidia, perperàni omninò interpretati funt, atque maligno confilio ad fines longe pessimos detorserunt ) in vero suo & genuino sensu acceptum huc spectat. Cujus axiomatis æquitas ficut Nomothetæ relinquit potestatem in Lege dispensandi (quod est ejus obligationem ratione propriæ & particularis intentionis ad tempus suspendere) modò ipsi videbitur bono publico conducere; ità & Subdito ex justis occasionibus (puta in casibus valde necessariis, atque ad ea pericula & incommoda avertenda, quæ publico fummoperè funesta atque exitiofa esse possent ) diversum ab co, quod Lex postulat, faciendi libertatem concedit. Neque istius potestatis in Legis-latore exercitium prærogativa immodica existimari debet; neque hujus libertatis ulus in Subdito immodica præfumptio. Quandoquidem in Legibus particularibus distensare posse ejusmodi est privilegium, ut fine quo nulla Resp. benè administrari queat, sed in fel de abfunthium justitia verteretur. Neque supremus Gubernator, nisi fide illa, quam Communitati debet, prodita, eo semetipsum exuere & privare poterit.

Atque si quis Legis-latoris consensum præsumit, quo scilicet in hujusmodi casibus necessariis (ubi nulla datur opportunitas ejus hac in re voluntatem exquirendi) secum

diffen-

distensetur, is sanè neutiquam sine ratione agit. Etenim jure merito supponi potelt Legis-latorem, qui in omnibus suis Legibus bonum Communitatis, & singuli cujusque in eâdem membri pro sua parte utilitatem intendere tenetur, nullam habere intentionem ex peculiaris alicujus Legibus observantia, quenquam, qui membrum est Communitatis, ad suam perniciem & ruinam obligandi, ubi bonum publicum non exindè tantundem promoveatur. Qua de causa plerique statuêrunt Casusta, nullam constitutionem (merè humanam) ità subditi conscientiam obligare posse, ut ei, pro circumstantiarum exigentia, aliter quam à constitutione requiritur agere non liceat. Modò id siat extra casum scandali & contemptus, is es si nec in semetipso autoritatis Nomothetæ contemptum aliquem ex agendi modo prodiderit, neque justam scandali causam suo illo exem-

plo aliis præbuerit.

Fusius aliquanto hunc articulum explicui, non solum ut ante-dictum Dubium melius diffolverem; verum etiam quia usui esse poterit ad plures scrupulos quà præcavendos, quà eximendos, quibus laborarint forfan homines religion in hujufmodi temporibus, quandò præcipiuntur tot & prohibentur (pluraque funt expectanda) constitutis Legibus, iifque (ficut illi perfuafum habent) vim adhuc & robur obtinentibus plane adversantia. Haud aliam novi meliorem regulam, ex quâ contilia hominum actionesque in tam difficilibus calibus dirigantur, quam ut quæ utrinque proveniunt commoda & incommoda, quatenus ad bonum publicum respiciunt, zquo & considerato perpendant animo, atque inter se invicem conferant. Atque si istà examinatione & collatione institutà evidenter (vel verifimiliter tantum) confliterit, Legis, juxta propriam ferentis intentionem etiam cum fortunarum, libertatis, vel ipfius vita periculo, magis in commune bonum tendere, & ad Ecclefiam aut Rempub. in falute, pace atque ordine confervandam plus conferre, quam poterit dictorum periculorum aliorumve consequentium incommodorum ex Lege non observata evitatio: Vel (quod eodem recidit ) fi tum constiterit violationem Legis communi

muni bono magis officere, quam Subditi fortunarum, libertatis, aut vitæ conservatio eidem proficere poterit: In eo casu tenetur Subditus omnia sua in discrimen mittere, & quicquid inde incommodorum aut calamitatum enasci poterit perferre, potiùs quam spretà ista, cui obedientiam debet, autoritate Legem violare. Sin verò post istiusmodi comparationem habitam evidenter (vel quidem verifimiliùs quam contrarium) apparuerit istiusmodi hominis vitæ, libertatis, aut fortunarum conservationem Ecclesiæ vel Reipublicæ magis, quam Legis in co tempore iisque circunstantiis observantiam, profuturam esse, perniciosa effet scrupulositas & à ratione aliena, ut iste vir semet obligatum existimet, ob Legem (forte semel tantum & iterum) exiguo vel nullo cum Communitatis emolumento observandam, tam ingens sibi afferre detrimentum. ut Communitati inutilis & inidoneus deinceps in perpetuum reddatur.

Ut accedam propiùs, atque ea que hactenus funt à me dicta ad rem, quæ in controversia versatur, accommodem : Esto: decem, viginti, centúmve pii Ministri constitutæ Liturgiæ amantes & studiosi, actuque Beneficia unà cum iis adjunctà animarum cura possidentes existimarent semet ex officii conscientia obligatos esfe, ut integra Libri Precum Communium formâ, quemadmodum Statuto præceptum est, absque ullà additione, omissione, aut alteratione quâcunque utantur, & (præsenti rerum statu & conditione nihil impediente) statuerent se eadem proinde usuros; probe perpendendum est cujulmodi inde effectus exorituri esfent. Præter cætera hæc tria mala eminent, quæ femet individua ferie confequentur, si modò quis repertus fuerit (ficut proculdubiò flatim reperientur aliqui) qui deferat illos, & profequatur, (1) Ad extremam calamitatem redigentur tot viri dignissimi, qui ad Dei Ecclesizque ministerium sunt idonei, una cum iis aliis omnibus, quorum sustentatio ab ipsis pendet: emolumentis nempe Beneficiorum, unde fibi panis coemeretur, Sequestro (uti vocant) jam addictis. (2) Auferentur istis viris opportunitates ea præstandi officia, quæ ad ipsos in vocatione fua

fua Ministeriali attinent; quippe qui populum suz curz consmissum erudire & instituere, aut quidvis sui muneris publice in Ecclefia exequi post Sequestrationem haud permittentur. (3) Oves Christi, que nuper sub fidelium Pastorum tutelà erant, in luporum rapacium custodiam tradentur; cum istiusmodi ductores singulis coetibus sint præficiendi, qui proculdubio eos perperam instituent, & aliquo certe modo feducent: five id fiat principia Puritanica & superstitiosa infundendo, quò Presbyterialem suam tyrannidem in judicia corum, conscientias, personas, fortunalque securius exercere possint; sive etiam nova luminaob oculos proponendo, quò in confusionis & phreneseôs Anabaptisticæ labyrinthum inextricabilem eos nec opinantes tradant.

Hæc mala tam funt patientibus onerofa, Liturgiæ ufum tam certò comitantur, iisque vel occurrere vel mederi (quo in loco res nunc funt) tam non est in manu Legislatoris politum, ut nullius hominis ingenium vel comminisci queat, quodnam emolumentum è rigida Statuti observatione Communitati poterit accrescere, unde hæc incommoda ex aliquâ parte compensentur. Quo in casu miram quandam Legis-latoris severitatem necesse esse ille supponat, qui ejus confensum præsumere non ausit, ut ab ista

observanda ad tempus exolvatur.

Quinimò & hoc insuper cogitandum est, annon ille, qui curiofà nimis scrupulositate omnia hæc pericula incurrit, suum sibimet exitium accersendi, desertæ stationis, gregisque proditi reus aliquo modo sit habendus: atque annon exinde multum amittat folatil, quod Confessor Christianus in perpessionibns suis, quoties Dei infliguntur dextra, sua antem ipsius opera non attrahuntur, percipere potest. Atque de Objectione prima haud opus est ut dicantur plura.

#### De Scandalo Objectio 2.

Proximò objicitur Scandalum, cujus occasionem hinc arripere proclives forent alii, qui cum Leges ab istiusmodi viris (quibus cura animarum concredita est, qui in Ecclesià locum fortè eminentem, & existimationem obtinent, quorúmque adeò praxis plurimùm observabitur) tam parvi duci videant, facilè ex corum exemplo omnem autoritatem vilipendendi audaciam fument, Legibusque Superiorum vel obtemperandi vel repugnandi licentiam pro lubitu suo sibimet arrogabunt.

Verum hanc Objectionem, postquam de superiore illà probè nobis satisfactum suerit, non est quòd multum mo-

remur. Etenim

1. In cafibus tantæ difficultatis (cujufinodi nunc fupponuntur) admodům à ratione videtur alienum, ut imbecillis nostris fratribus Scandalum præbendi metus (quod debitum est Charitatis duntaxat) peremptoriam nobis necessitatem Legis 12.7° dapi Setav observandæ injiceret, quæcunque demùm mala aut incommoda inde poterint provenire; cùm tamen officium obedieptiæ legitimis nostris Gubernatoribus deserendæ (quod etiam est debitum Justita, adeóque præ altero illo obligatorium) istam necessitatem non imponat, prout jam demonstratum suit.

2. Prætereà Argumenta à Scandalo ducta in rebus nec illicitis, neque (ratione Scandali seposità) incommodis, ficut multis aliunde infirmitatibus laborare folent, ità nullius plane funt ponderis aut momenti, cum insecutorum ex altera parte malorum periculum iis æqua lance opponatur. Quippe in hujulmodi calibus plerunque par imminet periculum (interdum forte majus) ne ab exemplo in partem planè oppositam Scandalum acciperetur. Atque hoc aded videre elt in hac re, que nunc agitatur. Nempe urgetur binc, si omitteretur Liturgiæ ulus, fore, ut homines qui non funt nimis scrupulosi, majorem quam oportet in Legibus disfensandi licentiani ( cum futuro tam Legum quam Gubernatorum contemptu ) fibi affirmere auderent. Et cur non pari ratione urgeri poterit illine, si Liturgie utendæ necessitas asseratur, fore ut ii, quorum conscientize sunt tenelle, ad ferupulos, ubi non opus est, (gravissimo cum suo ipsorum damno, populique pernicie ) fibimet nectendos adducantur.

per

3. Verum tertid (id quod rem de qua agitur quam proxime attingit, atque objectionem omnino diluit) in casibus de Scandalo dijudicandis non tam eventum, quisnam is fit vel effe possit, quam causam ex qua oritur spectare oportebit. Quippe aliàs justa datur Scandali causa, neque tamen inde sequitur Scandalum, quia non accipitur; alias accipitur Scandalum, neque tamen ejus justa datur causa; alias denique tum justa datur Scandali caufa, tum indè Scandalum accipitur. Verum nihil ad quenquam attinet Scandalum quod alteri obtigit ex aliqua ipsius actione, nec sane ipsi debet imputari, nisi quatenus illud præbendi reus fuerit. Si itaque nos Scandali occasionem dederimus aliis, illi autem non acceperint, omnis culpa in nobis residet, & illi vacant: Si nos dederimus, illique acceperint, æque nos fumus in crimine atque illi; imò quidem magis (Væ homini, per quem offendiculum evenit. Matth. 18. 7. ) Sin illi Offendiculi ansam arripuerint, ubi nos non porrigimus, id fanè præcavere in nostra manu non fuit, omnisque adeò culpa in illos erit conferenda. Quare si qua unquam in cafu de Scandalo oriatur forte difficultas, quousque scilicet nos ejus periculum ad propofitam rem faciendam omittendamve obliget vel non obliget, eò facilior dabitur folutio, si modo rectè intellexerimus quid sit scandalum prabere, vel quot modis quis reus fieri possit exemplo suo alterum scandalizandi. Modi autem (quantum ego quidem intelligo) funt duntaxat hi quatuor.

Prinus est, cùm quis aliquid coram altero secerit quod per se malum est, illicitum, & vitiosum. Quo in casu nullatenùs consideratur aut intentio facientis, aut eventus respectu illius qui factum videt. Quippe nil resert utrùm facienti propositum suit alterum illum exindè ad peccatum pellicere; sicut nec resert utrum alter ille exindè ad peccatum comittendum adductus esset. Etenim ipla materia & substantia actis, utpote mali & coram aliis perpetrati, sufficit ad hoc ut agens Scandali dati reus reddatur, quamvis neque ipsi illud prebendi consilium esset, nec indè quisquam reverà scandalizaretur. Quippe quicquid

per se & in sua natura malum est, etiam per se & suapte natura scandalosum est. & exemplo pernicioso commissum. Sic Hophni & Phinees, filii Heli, ex profana fua impietate & rapacitate circa Jehovæ facrificia, turpique etiam & impudenti mulierum abufu, I Sam. c. 2. v. 12. &c. 22. fcandali occasionem præbuêrunt. Sic & David itidem in re Urijæ magnum dedit scandalum 2 Sam, 12.14. Hicre-

gula cft, Non facies aliquid mali, ut ne scandalum des.

Alter modus est, ubi quis coram altero quid fecerit cum directà intentione & formali proposito eum inde ad peccati admissionem pertrahendi. In quo casu neque materia actus omninò attenditur, neque eventus. Etenim nil prorfus interest (quoad Scandalizandi crimen) utrum quis exinde ad peccatum admittendum efficaciter illiciatur; neque etiam interest utrum res perpetrata sit per se illicita necne: dummodò speciem haberet mali, adeóque aptitudinem inducendi alterum ad id ex imitatione faciendum, quod fit realiter malum. Scilicet sola intentionis pravitas, quicunque demum fuerit effectus, aut quibuscunque mediis adhibitis promoveretur, sufficit ad culpam Scandali dati agenti affingendam. Hoc peccavit Jeroboamus, ubi vitulos posuit formali cum confilio atque intentione (quò ambitioni suz & sæculari commodo litaret) corrumpendi puritatem religionis, populumque ad cultum Idololatricum alliciendi. Unde fit ut eo tanquam infami nota & indelebili stigmate inuratur, utpote qui vix unquam in Scriptura memoretur absque hoc adjecto commate, Jerobeamus filius Nebat, qui fecit Ifraclem peccare. Hic regula esto, Ne guid five bonum five malum feceris cum intentione scandalum prabendi.

Tertius est modus, ubi quis coram altero secerit aliquid quod per le malum non est, sed adiaphorum, ac proinde quod ex Christianæ libertatis norma agere licet vel non agere, prout fibi quidem videbitur, (imò quod aliàs forfaniph utile eft, & fieri expedit ) à quo tamen probabile fore pravidet ut alter ille accipiat Scandalum, atque inde occasionem arripiat malum perpetrandi. In hujusmodi calu fiquidem ipli hon aliquatenis necesse fit (ratione

viz prudentiæ) ut res agenda præltetur, verùm possit absque gravi aut suo aut tertii cujuspiam præjudicio & incommodo illam omittere; tenetur tum ex charitate & misericordià erga animam fratris sui (propter quem mortuus est Christus,) tum ad vitandum Scandalum, Christianæ suæ libertatis exercitium sibimet ad id tempus denegare, eousque ut ipse rem omittendo incommodi aliquid subire potius habeat, quam faciendo fratri ossendiculum ponat. Quem ipsissimum casum toties, tam sue, & tam vehementer prosequitur Sanctus Paulus. Vid. Rom. 14. v. 13, 21. & 15. v. 1, 3. Ep. 1. ad Cor. c. 8. v. 7, 13. & c. 9. v. 12, 15, 19, 22. & c. 10. v. 23, 33. Hic regula crit, Nil agas quod commode poterit omitti, unde pro-

babile est scandalum acceptum iri.

Modus ultimus est, cum quis aliquid coram altero fecerit, quod non licet solummodo, sed etiam (prout præsentes circumstantiæ pro bie & nune exigunt ) admodum decet, imo & aliquo modo (ratione, viz. prudentiæ) ipli factu necessarium est; verum prævidet valde verisimile fore ut alter ille eo malè utatur, & inde femet ad peccatum admittendum confirmet, nisi simul summa adhibeatur cura Scandalum, quod exinde accipi poterit, quantum id fieri queat, præcavendi. Quoniam qui non prohibet peccare, cum potest, jubet. In eo casu fratrem suum negligere duntaxat, & non interponere quam maximam poterit operam ad prohibendum, quod oriri queat, malum, ipsum criminis coarguit. In qua ratione fundatur æquitas Judicialis istius Legis Judzis datæ Exod. 21. v. 33, 34. quæ decernit, Si quis puteum foveamve in familiæ suæ usum defoderit, atque ( privatum ultra commodum fuum haud prospiciens) ea non operuerit, quin reliquerit aperta, unde contingit in ea decidere & perire vicini sui jumentum, id à putei fovexve possessore rependendum esse: quandoquidem ille istius damni proximo suo in causa erat, quod præcavisse & potuit & debuit. Hic regula est, Ejus rei, que commode omitti nequit, actionem ità dirigas, ut nullum exinde Scandalum tua quidem culpa accipiatur.

Ut hæc, quæ dieta funt, applicemus: Res, de qua nunc

lis est (viz. actus przeenti inquisitioni subjectus) est Libri Precum Communium Lege constituti omissio, atque ejus loco asius cujusvis cultus Ecclesiastici formulæ à nobismet ipsis excogitatæ usurpatio. De hâc autem quæritur, Utrum integra conscientià sieri queat, respectu, viz. Scandali vel exindè dati, vel quod exindè saltem accipi poterit?

Quandoquidem autem in hac inquisitione pro concesso habemus rem faciendam non simpliciter & in sua natura effe malam, verum potius (in hoc rerum statu) ratione prudentiæ neceffariam, illosque, quos de ea ob metum Scandali præbendi scrupulus incessit, nè minimam quidem habere intentionem vel Leges alias in contemptum, vel in peccatum Fratres exemplo suo adducendi; manifestò patet è Casibus modò memoratis tres (unà cum diversis Regulis ad fingulos feorfim annexis) præsentem inquisitionem non attingere. Verum cum è quatuor istis ultimus duntaxat in rem nostram quadret, non est quod faciamus ampliùs, ad judicia nostra confirmanda, pacandas conscientias, praxinque in hoc negotio dirigendam, quam ut probè perpendamus ad quid nos obliget Regula in hoc casu tradita. Illa itaque docet actionem ob Scandali periculum non omittendam effe (quod præter incommoda antè recensita, novis tantummodò quæstionibus ortum daret, exque adhuc plures generarent, atque ità scrupuli non necessarii in infinitum multiplicarentur ) sed agendi modum ità ordinandum, ut (si fieri possit) nullum prorsus Scandalum, culpà faltem non nostra, per negligentiam scilicet aut administrationem imprudentem, exinde sequeretur. Prorsus ut Judæus, cui opus erat in domûs suæ aut fundorum usum demittere puteum, non ex lege tenebatur (nè proximi fui jumentum incideret & demergeretur) ab eo fodiendo abilinere, verum effoffo duntaxat idoneum parare operculum. In hoc itaque casu res ipsa non est omittenda, cum cam facere tantoperè nos oporteat, fed actio ( quoad agendi modum, omnesque respectus & circunstantias huc pertinentes) ea cum cautela, moderatione, prudentia & simplicitate (quantum quidem nos intelligendo sumus ) instituenda est à nobis atque ordinanda.

nanda, ut omnibus iis, quotquot advertere volunt, ità agendi necessitas unà cum verâ ejustem causă plene innotescat; iique, qui nostro exemplo abuti cupiunt ad eandem rem agendam, ubi non est eadem necessitatis ratio, id suâ omnino faciant culpâ, neque praxin nostram in excusationem afferre queant. Quod quomodo fieri possit optime, de specialibus regulis unusquisque vir, qui charitate & religionis sensu imbutus est, suam ipsius prudentiam consulat oportebit. Generalia tantum aliquot indicia isthuc spectantia proponam, cum ad proximæ Objectionis solutionem devenerim (ubi rursus coincidant haud improprie) atque adeò de eâdem sidelia duos parietes deal-bârim.

#### De Schismate Objectio 3.

Postremò objicitur Schisma. Objectores nimirum eos omnes, qui vel Liturgiæ vel Regimini Ecclefiastico, quemadmodum Legibus hoc in Regno funt stabilita, semet opposuerunt, pro Schismaticis plane habent; nec ego quidem multum refragabor. Sed pergunt hunc in fenfum argumentari ulterius, Si ipsi in publico Dei cultu idem facerent quod faciunt Schifmatici, quodque quoniam faciunt potissimum (neque id injurià) Schilmatici reputantur; hinc etiam Schilmate, utpote ejus aliquo modo cum aliis istis participes facti, semetipsos implicarent. Quinimò à fuis etiam conscientiis (Roman. 14, 22.) vel ut hypocritæ coarguerentur, cò quod fibimet in fua praxi id indulgeant, quod in aliena damnant; vel ut expertes charitatis, cum alios Schismaticos esse judicent, quoniam idem ipfum tantummodò agunt, quod fibimet ipfis agere permittunt. Etenim hac in re quoad cultum divinum nihil amplius fit ab iis, quos Schismaticos vocant, quam Precum Ecclefiafticarum omiffio, fuarumque fubftitutio. Vel ut demus non hinc effici, ut revera Schismatis, à quo tantopere abhorrent, crimine teneantur, hujufmodi tamen cum iis conformitas videretur saltem inhonesta quædam affentatio, quæ cum Christiani viri simplicitate non benè convenire posset; nedum Ministri Evangelici, quem

à minima vel specie mali abstinere oportet. 1 Thess. c. 5. v. 22. Præterquam quod ità agendo istos homines in principiis praxique Schismaticis etiam confirmarent.

Hujus Objectionis tria funt membra. Quorum primo vetus oppono verbum, Duo cum faciunt idem non est idem. Quod, licèt aliam planè in rem enunciatum, sensum tamen præsenti nostro instituto satis accommodum etiam admittit. Brevi itaque respondeo, Idem facere quod faciunt Schismatici (temporibus præsertim turbulentis, donec res in locum meliorem redigi poterunt, cúmque ad id faciendum, quò majora devitemus mala, necessitate impellamur) Schismatis cum iis participationem non inferre necessario, imò ne probabiliter quidem; nisi aliundè verissmili præsumptione constiterit ex eodem Spiritu Schismatico, atque ex principiis talibus, qualia sunt illorum,

actiones nostras proficisci.

Reliqua duo membra ( de eo, viz. quod hoc pacto Schismaticis affentari videremur; atque de iniquo quem inde eliciunt usu ad semet in Schismate suo confirmandos ) cum ante-dicto Scandali articulo ferè coincidunt. atque nil aliud funt quam eadem ipfa Objectio, quæ fub novæ formæ specie prodit denuò, ideóque suum jam responsum habuerunt. Unicum autem adversus hos metus (tàm Scandali illum, quam Schismatis hunc) remedium, id est, quod ibidem præscribitur. Nempe ex modo, quo in ea re nos gerimus, omnibus perfuafum reddere, non sponte nostra, aut ex ipsius rei aversatione, neque legitimorum Gubernatorum Legúmve contemptu, neque ut tempori turpiter serviamus, vel sæcularis commodi & fordidi quæstis gratia, aut ex principio Schismatico, seditiosa mente, resve novas invehendi studio, omitti à nobis Liturgiam; verum id nos facere necessitate, quam nullatenus effugere licet, constrictos, ad gloriam Dei atque publicam utilitatem promovendam, ut familias nostras, greges, munera conservemus, idque (uti meritò præsumitur) bonâ cum eorum venià ac permissione, qui jus habent nobis Legibusque ex ea parte relaxationem concedendi.

dendi. Hoc si bona side, summo nostro conatu, in cordis simplicitate, piaque cum intentione fecerimus, non satis erit forfan vel ad cenfuras hominum, qui nullius funt aut judicii aut existimationis, avertendas; vel ad prohibendum, quod ab exemplo nostro perperàm intellecto, quorundam ignorantia, aliorumve malitia & pervicacia, accipi poterit Scandalum (quorum illud Scandalum Pufillerum, hoc Phariseorum in Scholis appellari consuevit:) Verum in conspectu Dei, in cordis nostri testimonio, & apud virorum consyderatorum & charitateni habentium conscientias, ad nos ab omni five Scandali five Schifmatis vel levissimà culpà liberandos certissimò sufficiet. Quod verifimile est nos effecturos, si sequentes hasce, aliasve hujusmodi regulas generales (concessa semper & reservata libertate idoneas istas adhibendi accommodationes, quas in calibus particularibus postularint circumstantiæ) observarimus.

1. Si eorum, quos Schismaticos esse constat, consortium & consuetudinem fugiamus, neque frequenter cum iis aut samiliariter versemur; vel sanè ultra quod necessaria vitæ negotia, vicinitatis leges, officiorumque civilium commericum exigunt. Præsertim, ut nè cætibus illorum Ecclesiasticis, quantum id sieri poterit, præsentià nostra faveamus.

2. Si tam in fermone quotidiano, quam in Concionibus cæterisque divinis Officiis, Theologicas Ecclesiasticasque dictiones & phrasum formulas retineamus; ut quæ antiquitùs receptæ sucerunt, atque in Ecclesiis Christianis passim ustratæ, quæ populo nostro familiariter innotescunt, quæque sanæ sunt & significantes: non autem novos nostros imitemur Magistellos in putido isto & affectato loquendi modo, sive phrasi Enthusiastica; quam velut peculiarem, discriminantem, Notamque Tribûs ( ut in proprià sua dialecto loqui amant ) religiose, sive Sanstorum communions, characteristicam, sibi assumicrunt nuper, atque excogitarunt.

3. Si in re facra peragendà non modò Orationem
Domi-

Dominicam, Symbolum, Decalogum, aliaque quæ in Libro Precum Publicarum habentur hujufmodi, quæ (verba ipfa Sacræ Scripturæ cům fint) à nemine pofeunt reprehendi, recitemus; verùm etiam tantum prætereà Liturgiæ ipfiffimis Libri verbis fyllabifque conceptum, quantum à Magistratibus ibi loci degentibus, atque ab Auditoribus coram quibus Sacra facimus, toleratum iri arbitramur. Quandoquidem Magistratus in omnibus regni partibus non sunt æquè rigidi, neque in omnibus Parœciis populus est ab hâc re pariter aversus.

4. Si, ubi à verbis necessario sit recedendum, ordinem tamen Libri in pracipuis Divinorum Officiorum partibus imitemur, sensum mentemque Orationum retinendo; easque, quas proprio Marte condinus, atque in omissarum locum substituinus, phrasibus & sententiis aliundè è Libro decerptis sparsim

exornando.

5. Si, ubi particularia nonnulla in Libro expressa, e. g. Orationes pro Rege, Regina, Regia Prosapia, & Episcopis, tutò recitare non possumus; in precibus tamen nostris phrases quasdam generales adhibeamus, aliaque hunc in finem parata indicia, qua tatis populo quid nos volumus significent, neque tamen Edicto Parlamentario ex aliqua parte nos obnoxios reddant.

6. Si in concionibus nostris, occasionem subinde, ubi id crit congruum, arripiamus, aut dogmatum thefiumque Puritanicarum infirmitatem populo exponendi; aut locis aliquibus & sententiis è Libro Precum Publicarum in medium prolatis, istarum quas à Textu deduximus Observationum cum Ecclesæ Anglicanæ judicio consonantiam demonstrandi; aut particulares illas in Litanià, Collectis, cæterisque Liturgiæ partibus tuendi periochas, quas Presbyteriani, Independentes, Anabaptistæ, & è Secta Puritanica alii (quocunque demum nomine titulove infigniantur) convellere solent immeritò atque exagitare.

Atque

Atque ita libere tecum communicavi, de re in amici tui literis proposita cujusmodi sit tum praxis mea, tum & fententia. Qui ejus judicio tuóve hoc quod scripsi satisfacere poterit nescio: veruntamen tuæ simul atque ejus petitioni satisfeci scribendo; qui simul atque ejus petiti

Novemb. 2.

26-11

Frater tuus

atque fervus in Christo

Rob. Sandersonus.

CA-

## C A s u s De Nuptiis

Cum

### RECUSANTI

(h. c. Papistâ)

Contrahendis.

Domine,

Tuas, Julii 2. datas ego heri, nempè 6. accepi. Quibus ut respondeam (id etiam cupiens, ut Honoratissimus meus Dominus verbis meis quam officiosissimà falutetur) rescribo tibi de capitulis ibidem propositis quid

impræsens sentiam.

Primo, quod Filiæ cum professo Papistâ nuptias attinet, si res spectetur in thesi tantumi, & quatenus liceat, usque adeò non existimo esse per se & in toto genere illicitam, uti nuptias Christiane cum Ethnico (nedum cum alio quovis Christiano persuasionis quantumvis licèt discrepantis) tanquam simpliciter enalas & illicitas danmare non ausim. Quandoquidem cogitari poterunt casus, in quibus videatur non licere modo, verùm etiam utile, imò & (prout supponi poterit circumstantiarum exigentia) tantum non necessarium esse ita nuptias intermissere. Verum cum res quæ in genere & in thesi sunt licitæ, individuis tamen personis (proptereà quòd non expediant) pro hic de nunc, & in hypothesi sieri possint illicitæ; cúmque, utrùm actio aliqua expediat necne, è præstantià sinis, præsentium

meistionen conjunctione, & malorum aut bonorum effectuum & consequentiarum probabilitate prudenter collatis, & in utramque partem expensis sit æstimandum: prorsus non tutum esse arbitror, ut persona qualibet pia & religiosa (in re præsertim tanti momenti quanti sunt liberorum connubia) fe ad agendum comparet ideò quòd res sit in genere licita, absque debità circumstantiarum confideratione, aliorumque que requiruntur ad hoc ut particulares actiones licitæ justæque efficiantur. Jam quod spectat matrimonium Filiæ cum viro persuasionis in re religiosa tam alienz, ut in eadem divini cultus forma simul convenire nequeant (quomodo cum Protestanti & Papista fe res habet ) perraro reperietur iste circunstantiarum concursus, uti quis (absque justà in contrarium dubitandi causa) sibimet liquidò satisfacere possit, expedire ut in istiusmodi matrimonium consentiat. Quam verò periculosa res sit dubitante conscientia quidvis agere, ex Ep. ad Roman, c. 14. v. 23. discere licet. Quippe incommoda quæ verisimile est tales nuptias insecutura tot tantaque funt, ut commoda quæ inde fibi polliceri possunt homines ( ii quidem spei plenè responderent, quod tamen rarò evenit) æqua lance ex adverso trutinata non praponderarent. Et uno quidem nomine periculosius est cum Papista connubium inire, quam cum alio religionis deterioris: quia scilicet suz persuasionis (quatenus est Papista) primarium dogma magis exitiale est consortii conjugalis solatio, quam plerorunque Hereticorum dogmata, imò quam Paganorum illa, aut Atheorum. Cum enim credat nullam haberi posse falutem nisi intra Ecclesiam, nullosque effe intra Ecclesiam, nisi qui Romane Sedis ditionem agnoscunt, fieri equidem nequit quin Maritus Uxorem fuam in Danmationis elle statu necessario reputet, quamdiu illa in Reformata religione perseverarit. Unde ex egregiis hifce duobus malis evitari non poterit quin insequatur alterum, viz. Iste vel omnes machinas, artes, & conatus adhibebit, quò illam ad Ecclesiam Romanam pertrahat (& hercle quis ei verterit vitio uxorem in spe falutis æterne probabili collocare?); cujus irrequietæ importunitati (una

cum iniquis istis, speciosis tamen, argumentis, que ex horrendis confusionibas hodiè apud nos regnantibus in suam rem trahere istarum partium homines norunt) mulierem. utpote sexus imbecillioris, semper obsistere erit difficillimum: vel ii in religione sua adversus omnes impetus & tentationes in contrarium firma perstiterit, is quomodocunque erga illam semet exteriùs gerat, non potest tamen non in fensu intimo de illa tanquam obfirmata & desperata Heretica, ac (vivatne an moriatur) maledicia atque damnata judicium ferre. Utraque hac funt incommoda gravissima: neque cogitari potest quomodo mulier hujusmodi matrimonio innexa vitam ullatenùs jucundam transigeret; aut speret unquain se faustos dies visuram, in quibus nimirum aut à fua religione tentationibus non seducetur. aut pro ca censuram non subibit. Qui poterit sibi cautum esse de bonis erga se affectibus istius viri, qui tenetur non melius de illa fentire, quam ut pro repreba habeat & rejectanea? Fieri quidem potest ut is fuerit mariti candor qui imminuat aliquid de rigore isto, quem suæ religionis dogmata ab co aliàs exigerent; vel ut ea morum fuavitate, cominite, & prudentia uxor semet erga illum gesserit, que conjugalis affectus aliquam-multum, diversitate opinionum non repugnante, inter ipfos confervet. Hoc, inquam, fieri poteit, & ubi ità revera fit, redditur utriusque partis conditio tantò minus injucunda: estque hæc fumma felicitas, quam ex iftiufmodi matrimoniis sperare licet, neque puto vel hujus multa proferri posse exempla. Verum etiam & hic intercedere non potest cordatus iste affectus, & plenissima complacentia (in qua tamen sita est præcipua consortii conjugalis felicitas) quæ daretur, si exdem ha partes, cateris rebus eodem modo se habentibus, candem etiam religionem colerent. Prætermitto acconomica alia diffidia, quæ & poffunt, & fæpiffimè, pro re natâ, uxorem inter & maritum ab hâc religionum discrepantia oriri solent. Cujusmodi illa de amicis excipiendis, cligendis fervis, liberis educandis; quæ funt res momenti omnes, ter multas alias leviores forlan, que tamen apte nate funt

funt fimultates & iniquas fuspiciones excitare, & in magna familiarum incendia quandoque erunapunt. Ab hujusmodi itaque nuptiis omnino dissuaderem Nebiles præfertim, Generosos, & Plebem, quippè cum aliàs affatim sit optio personarum æqualis gradûs, fortisque, & ejustem religionis, quibuscum matrimonium contrahatur. Reges fane & Principes propter politicas rationes, & quia exigua est personarum paris sibimet dignitatis copia, ideò sæpè necessitate quadam ad istiusmodi matrimonia adiguntur. Verùm etiam ibi, ubi certò sunt maximè excusandæ, observatum est id genus nuptias ut plurirum cessisse inseliciter.

Alterum Epistolæ tuæ capitulum spectat connubium filiæ cum illo, qui Reformatum religionem profietur quidem, verùm de quo, utpote parentibus oriundo. Papalibus suspicio esse potest (tamessi id neget) nè sissue inclinet. Solutio cujus (sicut & aliorum ferè casum, & questionum prasticarum) pendebit plurimùm è circunstantiarum consideratione, quarum cùm sim planè ignarus, minùs potero hoc in casu ullà cum certitudine judicium proferre. Verùm ad quæstionem solvendam, videntur hæc maximè idonea & momentosa quæ inquirantur.

1. Utrùm Parentes adolecentis vivant, annon? alter an uterque? Si uterque mortuus fuerit, tum ab ipforum follicitationibus, quæ in hujusmodi causis plurimum ponderis habere solent, nihil ultra metuendum erit, ac proindè tanto minus imminet periculi. Sin superfuerit altertuter, parum constare poterit de perseverantia Filli in Fide Protestantium (licèt eam impræsens prositeatur) cùm illorum, quibus reverentiam debet, tota autoritate impugna-

tus fuerit.

2. Quo fiduciæ gradu & cujufinodi affeverationibus alteram profiteatur religionem, diffiteatur alteram. Quanquam enim ii, qui utilitatis caufa larvatam induunt perfonam, fummum quoad poterunt diffimulandi artificium adhibeant; perrarò tamen tam affutè, cautè, & conftanter id fieri potefi, ut non tandem aliquandò accurati observatoris oculo diffimulatio ista semet ex improviso prodat.

3. Qua-

3 Quatenus adolescens (quem dicis pro atate multum pollere) fundamentales Christiana religionis articulos intelligat; eos volo, de quibus inter Romanam & Anglicanam Ecclesias convenit: quippe in his Christianismi summa collocatur. Etenim qui probe calluerit Catholicas istas veritates in utriusque Ecclesie Catechismis edoctas, & in quas ferè totus Christianus orbis plene consentit; & dein sibi ipsi cogitare tantummodò permiserit, nihil ab Ecclesia Anglicana fuorum membrorum judiciis & conscientiis tanquam neceffarium ad falutem credendum &recipiendum imponi, nisi quod verè Catholicum est, quodque ita esse ab adverlariis agnoscitur; ac proinde controversiam, quæ illam inter & Romanam partem intercedit, totam versari in Additamentis & Superstructuris, quas Romanenses credi & recipi pari qua superiores necessitate exigunt, nobis vero, bujus nimirum Ecclesia membris, videntur aut manifesto falfæ, aut quoad veritatem dubiæ, aut non absolute creditu necessariæ: Ille, inquam, quisquis est qui hæc benè perpenderit, judicio suo & conscientià acquiescere potest statuendo, Fidem, quam docet & profitetur Ecclesia Anglicana, facilem tutamque effe viam, qua ad falutem zternam fidelis Christianus perducatur, dummodò vitam & mores ei adamussini congruentes instituerit.

De ultimo Epiftolæ tuæ membro nil amplius habeo quod rescribam, quam me sensu intimo egregios Dominationis sux erga me favores agnoscere, eosque gratissimà recordatione mecum recolere: quippe quæ habet de me opinionem suæ ipsius benevolentiæ atque ingenuitati magis, quam meritis meis consentaneam. Neque novi neque nosse cupio occasionem ullam, à quâ verisimile est me in locos tam procul diffitos abductum iri (quippe qui jam tim annis oblitus & infirmitatibus, unde ad longa itinera valde inhabilis ho ) nisi forsan filii res matrimonialis, que nupere mez ad Londinum profectionis in causa erat, me iterum Michaelis Termino illuc vocarit. Verum tam probe expertus sum hujusmodi itinerum tum tædia, tum impensas, (præter alia incommoda, quæ diu me absente res domestica patiuntur) uti illud defugere velim.

velim, nisi excusari non queat. Haud lubens ullam detrectarim provinciam (pro brevi & angusto tam fortunarum exteriorum, quam ingenii modulo) in qua officium meum przenobili isti & egregio viro aut ullatenus utile, aut acceptum tantummodo esse poterit. Verum enimero quod ad eam rem attinet de qua loqueris, ulterioribus meis conatibus parum opus fore arbitror, sive id quod jam scripsi satisfecerit necne. Adsunt quidam viciniores, quos novi multo magis ad istiusmodi munus esse idoneos, quam ego sum, qui paci semper potius quam controversize studui: & nominatim in proximo zdium Hattoniarum ille, cujus in eo genere peritia & dexteritas M\*O. Galfrido Palmero est abunde perspecta. Domine, tibi selicitatem voveo, preces tuas exopto, & sum

Julii 7.

Fidus tibi

humilifque fervus.

F CA-

#### CASUS

D E Syngrapha obligatoria

Mentito

Regis nomine accepta:
Propositus Jul. 1658.

R. C. in feodo simplici ( b. e. pura hareditate ) ades

" quasdam exigui pretii una cum pertinentiis tenebat : an-"noque 1635, dum adhuc easdem ades posideret, rogavit " A. B. ut pro ipso de summa centum librarum fidem obli-"garet; quam summam usque ad annum 1639 dato fanere " babuit. Quo tempore dictus R. C. obsecratus est A. B. Syn-" grapham istam inanem reddere, atque eapropter easdem " edes A. B. ejusque in perpetuum beredibus vendidit. Idem "ille R. C. etiam à Mercatore quodam aliquas emit merces. "Qui Mercator, quippe cum nuperi Regis Redituum partem " aliquam procuraret, sub obtentu nati inde Privilegii, Syn-"grapham obligatoriam ab eodem R. C. de viginti libris "fibi solvendis accipit; verum id nomine Regis Nuperi si-"mulato, quasi viz. pecunia ista Regi deberetur: eoque pra-"textu Extentam (b. e. Licentiam fundes aftimandi, &c. à " Vice-comite concedi solitam ) adversus ades A. B. ven-" ditas obtinet, easque adeò occupat. "Pradictus Rex anno 1640 Programma emifit, in quo "iftiusmodi Syngrapharum acceptionem sue voluntati adver-" fari, suaque Prarogativa abuti declaravit; omnesque id " genus dolos malos probibuit, ut qui in Subditorum suorum op-" pressonem tenderent. Atque advertendum est Programma il-" lud duobus annie ante vulgatum fuisse, quam Extenta adversus

" edes excutioni mandaretur ; que nibilominus viriute istius "Extentæ annos circiter 14 occupate fuerunt, ultra quam

" ædes ipfæ valerent.

"Dictus R. C. inops diem obiit: mortum est & Mercator

sine prole: relicia post se re familiari, que, prout supponi
tur, libras viginti mille valet; cujus magna pars in pradiu

visibilis apparet, sicut ex supremo ejus Testamento in Ar
chivum relato constat.

"Cousultis Jurisprudentibus quo patto distus A. B. facil-"limè sublevari quest, suadetur Potestatem, que bodiè Su-"prema est, supplice libello petere, ut debitum rémittatur, "quippe quod Regis duntaxat nomine exigitur, cum tamen isse

"R. C. revera nihil prorsus Regi deberet.

#### Quod ad Casum propositum attinet.

1. Ego quidem omninò sentio Syngrapharum nomine Regis acceptionem, in solam privatorum hominum gratiam atque emolumentum, cum tamen reverà nihil Regi deberetur, fraudulentam ab initio fuisse & illicitam. Tametsenim assu vetita non esset, ideòque in externo sorsan soro usque ad Regii hâc de re Programmatis evulgationem satis valeret; in foro tamen Conscientia priùs illicita suit, quatenùs dolus est malus, itáque à Rege ipso reputatur, & injustità duplicis crimine tenetur: quarum altera Regem afficit, utpote ejus prærogativà abutens; Subditos altera, utpote in eorum oppressionem tendens, quemadmodum in Programmate ipso recitatur.

2. Neque Mercatori isti, dum in vivis esset, licuisse, neque jam cum sit mortuus, Executoribus licere, ex Regis nomine in illa Syngrapha usurpato utilitatem aut lucrum captare. Neque tunc illi licuisse, neque illis nunc licere virtute Prarogativa Regis, aut sub ejustem obtentu, ad prædictum debitum recuperandum, quibusvis uti methodis, quæ aut Obligato, aut alicui qui de illo quid emit, in damnum vel detrimentum cedant; nisi quibus etiam uti fas esset, si Syngrapha obligatoria suo ipsus nomine, non au-

tem Regis accepta fuiffet.

3. Si in prosequendo debito ex eadem Syngrapha orto aliquatenus processum fuerit, nullà alia de causa, aut nullo alio sub obtentu quam Privilegii supra dicti, unde contingit plus detrimenti & incommodi eidem A. B. accrescere, quam alias accrevisset, oportere Executores idoneam aliquam fatisfactionem illi præstare, licet forsan damnis illius aut votis non ex-amussi respondentem; ea tamen menfura, que prout equi viri judicârint ( hoc in casu, ubi Partem utramque, fi id fecerint quod rectum justumque est, deteriorem fieri necesse est ) rationi congrua videbitur, si quidem Partes inter se rem componere non

poffint.

4. Quam quidem methodum licet (ob pravam istam iniquitatem, que apud plerosque, vel, ut verius dicam, omnes mortales plùs minus dominatur) non admodum probabilem fore arbitrer (neutri enim Parti lubet, & tamen utramque necesse est detrimentum pati; ) autor tamen fum, ut ea tentetur imprimis, ut que fit via amiciffima & quam maxime Christiana in pacem coalescendi: si modò adduci poterint Partes ut hac de re conveniant simul, & a postquam convenerint, affectibus suis imperare queant. Atque fœlix proculdubio rerum exitus facilè dari poffet, fi Pars utraque, præfertim Executores, quorum caulæ Lez magis favere videtur, qualemcunque istam potiorem fuam conditionem nimium urgere nollent ; verum (ficut ex officii conscientia obligantur ) tum istam, tum & reliquas omnes circunstantias huic negotio adjunctas, adeoque totum id quod à se invicem postulant, vellent subjicere ultime decisioni trancendentis iftius Legis, quam fancivit Christus, ut fit Regalis inftar Norma, ad quam actionum nostrarum æquitas in mutuis omnibus erga alios commerciis est exigenda, viz. Id facere, quod fieri volumus; aut, quod eodem recidit, Non id facere alteri, quod si alter nobis faceret (illius calu ad nos translato) vix juste & honeste nobiscum agi existimar emus.

5. Et ultimó. Fac rem ita componi non posse, neque Partium confeniu, neque mediante Amicorum opera,

idque

#### Casus de Syngraphâ obligatoria, &c.

60

idque sola Executorum culpa atque pervicacia contingere, cum A. B. omnibus viis honestis id sideliter allaborarit; non video qui minus liceat dicto A. B. (hoc autem ne fiat nisi ultimi refugii loco) semetipsum, juxta quod consuluerunt Juris-periti, relevare studere, appellando & supplicando Persona isti, aut Magnati, qui ad id tempus Supremo imperio potitur; ac proinde qui potestatem habet in hujusmodi casu Legem moderandi, remisso isto debito, quod privati emolumenti ergo, & cum tertiz Partis przjudicio, Regis nomine-tituloque speciose ac fraudulenter insignitum erat, Obligatus autem el nullatenùs debuit.

B. P. Julii 17.

F3 GA-

### CASUS

#### DE

## Scandalo.

1. IN casibus de Scandalo dijudicandis non tam eventum, quifnam is fit vel effe poterit, quam caufam ex qua oritur, spectare oportebit. Interdum enim justa datur Scandali caufa, neque tamen inde fequitur Scandalum, quia non accipitur; aliàs accipitur Scandalum, neque tamen justa datur causa; aliàs denique tum justa datur Scandali causa, tum inde Scandalum accipitur. Verum nihil ad quenquam attinet Scandalum quod alteri obtigit ex aliqua ipfius actione, nec ipfi debet imputari, nifi quatenus illud prabendi reus fuerit. Si itaque nos Scandali occasionem dederimus aliis, illi autem non acceperint, omnis culpa in nobis refidet, & illi vacant. Si nos dederimus, illique acceperint, æque nos in crimine fumus atque illi : imò fanè magis (Væ homini, per quem offendiculum evenit. Math. 18. 7.) Sin illi Offendiculi ansam arripuerint, ubi nos non porrigimus, id quidem przcavere in nostra manu non est, omnisque adeò culpa in illos erit conferenda. Quare si qua unquam in casu de Scandalo oriatur forte difficultas, quatenus scilicet nos ej.s periculum ad propofitam rem faciendam omittendamve obliget vel non obliget, eò facilior dabitur folutio, fi modò recte intellexerimus quid fit Scandalum prabere, vel quot modis quis reus fieri possit exemplo suo alterum Scandalizandi. Modi autem (quantum ego quidem intelligo ) funt duntaxat hi quatuor. 2. Pri-

2. Primus eft, cum quis aliquid coram altero fecerit. quod per se malum est, illicitum & inhonestum. Quo in casu nullum habet momentum aut facientis intentio. aut eventus respectu illius qui factum videt. Quippo nihil refert utrum facienti propofitum fuerit alterum illum exinde in peccatum pellicere; nec etiam refert utrum alter ille ad peccatum admittendum exinde adductos fuerit: etenim ipla materia & substantia actus, utpote mali & coram aliis perpretati, sufficit ad hoc, ut agens Scandali dati reus efficiatur, quamvis neque ipfi illud præbendi conblium effet, neque revera quisquam inde fcaudalizaretur. Quoniam quicquid per se & in sua natura malum est, etiam per se & suapte natura scandalosum est, & exemplo pernicioso commiffum. Sic Hophni & Phinees, filii Hel?, ex profana sua impietate & rapacitate circa facrificia Jehova, turpique etiam & impudenti mulierum abufu 1 Sam. c. 2. v. 12, &c. 22. Scandali occasionem præbuerunt. Sic & David etiam magnum dedit Scandalum in re Urija, 2 Sam. 12. 14. Hic regula eft, Non facies aliquid mali, at ne Scandalum des.

3. Alter modus eft, ubi quis coram altero quid fecerit cum directà intentione & formali proposito eum inde ad peccati admissionem pertrahendi. Quo in casu neque mataria actus omnino attenditur, neque eventus. Quippe nihil prorsus interest (quoad Scandalizandi erimen) utrum quis exinde ad peccatum admittendum efficaciter illiciatur; neque etiam interest utrum res perpetrata per fe illicita effet necne; dummodò speciem mali haberet, adeóque aptitudinem inducendi alterum ad id ex imitatione faciendum, quod sit realiter & intrinsece malum. Scilicet sola intentionis pravitas, quicunque demum fuerit effectus, aut quibuscunque mediis adhibitis promoveretur, fufficit ad culpam Scandali dati agenti affigendam. Hoc peccavit Jeroboamus ponendo vitulos cum formali confilio atque intentione (quò ambitioni fuz & faculari commodo velificaretur) corrumpendi puritatem religionis, populumque ad cultum Idololatricum pertrahendi. Quapropter eo peccato tanquam infamize charactere fibi in perpetuum adhæsuro inuritur; utpote cujus in S. Scriptura vix unquam siat mentio absque hoc adjecto commate, Jeroboamus silius Nebat, qui fecit Israelem peccare. Hic regula esto, Ne quid seve bonum seve malum feceris cum inten-

tione Scandalum prabendi.

4. Tertius modus eft, ubi quis coram altero fecerit aliquid, quod per se malum non est, sed adiaphorum, ideoque quod ex Christiane libertatis norma agere licet vel non agere, prout sibi quidem videbitur (imò forsan quod alias ipsi utile eft, & fieri expedit) à quo tamen probabile fore przvidet, ut alter ille accipiat Scandalum, atque indè occasionem arripiat malum perpetrandi. In hujusmodi casu siquidem ipsi non aliquatenus necesse sit (ratione sciliet prudentiæ) uti res agenda præstetur, verum possit absque ingenti aut suo aut tertii cujuspiam przjudicio & incommodo illam omittere; tenetur tum ex charitate & misericordia erga animam fratris sui (propter quem mortuus est Christus ) tum ut devitet Scandalum, denegare fibimet ad id tempus Christiane fuz libertatis exercitium, ed usque ut ipse incommodi aliquid rem omittendo perferre potius habeat, quam faciendo fratri offendiculum ponat. Quem iplissimum casum toties, tam fuse, & tam vehementer profequitur Sanctus Paulus. Vid. Roman. 14. v. 13. 21 & 15. v. 1, 3. Ep. 1 ad Cor. c. 8. v. 7, 13. & c. 9. V. 12, 15, 19, 22. & c. 10. V. 23, 33. Hic regula crit, Nil agas quod commode poterit omitti, unde probabile est Scandalum acceptum iri.

5. Modus ultimus est, cum quis corum altero quid secerit, quod non licet solummodo, sed etiam (prout præsentes circunstantiæ exigunt pro bie & nunc) admodum expedit, imò & aliquatenus (ratione viz. prudentiæ) ipsi sactu necessarium est; verum prævidet valde verisimile sore ut alter ille male eo utatur, & inde semet ad peccatum admittendum consirmet, nisi simul summa adhibeatur cura scandalum, quod exinde accipi poterit, quantum sieri queat, præcavendi. Quippe qui non probibet peccare, cum petess, jubet. In eo casu statrem suum negligere duntazat, & non interponere quam maximam poterit operam

ad prohibendum quod oriri queat malum, ipsum criminis coarguit. In qua ratione fundatur aquitas Judicialis istius Legis Judeis data Exod. 21. v. 33, 34. que decernit, Si quis puteum foveamve in familiæ fuæ ufum defoderit, atque (privatum ultra commodum fuum haud prospiciens) ea non operuerit, quin reliquerit aperta, unde contingit in ea decidere & perire vicini sui jumentum, id à putei fovezve possessore rependendum esse: quandoquidem ille damni istius proximo suo in causa erat, quod pracavisse & potuit & debuit. In hoc ultimo casu res ipsa ob Scandali periculum non omittenda est, si supponatur (prout jam supponimus) alias fieri oportere. Verum actio, tam quoad agendi modum, quam cateros omnes respectus & circunstantias huc pertinentes, ea cum cautela, moderaratione, prudentia, & simplicitate instituenda est à nobis atque ordinanda, uti iis, quotquot advertere volunt, constare possit ex nostra quidem parte justam rei agendæ necessitatem incubuisse; illique qui exemplo nostro, absque câdem necessitate, abuti cupiunt, id suâmet culpa faciant, neque praxin nostram in excusationem & patrocinium afferre queant. Prorsus ut Judans, cui opus crat in domus suz aut fundorum utilitatem puteum demittere, non ex Lege tenebatur ( nè proximi fui jumentum incideret & demergeretur ) ab eo fodiendo abstinere, verum effosfo duntaxat idoneum operculum parare. Hic regula eff. Ejus rei, que commode omitti nequit, actionem ità diriges, ut nullum exinde Scandalum tua quidem culpa accipiatur.

6- Haud facile in mentem venit alicujus dubii de ratione Scandali occurrentis, quod ad hæc quatuor capita revocari non poterit. Ideóque recta alicujus ex hisce Regulis applicatio ad dissolvenda ista dubia aliquam multum

conducet.

CA

# CASUS

### Amore Illicito.

#### Casus.

Enerosi duo, admodum inter se amici, ma-I trimonio junctus uterque, solebant simul versari perquam familiariter : quorum alter Uxoris alterius consortio & consuetudine affici mirum in modum atque delectari capit; illaque vicissim illius. Que delectatio postea in aliqualem amorem evasit: qui licet semper coercitus, & absque ullà castitatis violatione conservatus, tandem tamen eo-usque progressus est, ut mutuo sibi alter alteri voverent; si forte unquam corum alteruter matrimonii vinculo exolveretur ( sive ille per sua Uxoris, sive illa per Mariti sui mortem) istam partem ita exolutam postea permansuram calibem, & expeltaturam (etiam quoad vixerit) donec & altera liberata foret. Jam verò accidit mortuum effe Generoja Maritum, ejusque consilia & affectus adeo immutari, at lubens nuberet, fi modo hujus voti obligatione relaxari poffet, aut sibi persuadere ut id illicitum & nullum credat.

Quod

Quod ad hunc Casum attinet, quemadmodum proponitur, necesse est multos Articulos prius dare explicatos, ut ità & rectum ferre possimus judicium de preterito, nempe de eo quod jamjam factum est respectu præcedentis hujus Generolæ promissi; & salutares etiam præscribere regulas de futuro, viz. quid nunc deinceps ultrà faciendum fit quoad præsentes ejus difficultates.

#### Articulus 1.

Sell. 1. Imprimis confiderandum venit, utrum promiffum à Generosa, ejusque amico factum fuerit proprie votum, annon? Ità fanè in proposito Casu appellatur, idque juxta receptam apud nos Anglos fermonis formam, qui vocabulum Votum late extendimus: neque mihi religio erit in sequenti Differtatione nonnunquam id ità nominare: quippe loquendum ut vulgus. Vertim si accurate loquamur, Votum est vox angustioris fignificationis quam Promissum : quippe cum quodlibet votum fit quidem promissum, at

non quodlibet promissum necesfario fit votum. (a) Promiffa fieri possunt promiscue, sive Deo sive hominibus: sed promissa hominibus facta non funt vota. Quare Voti definitioni, tanquam conditio (b) efentialiter requifita plerunque inter-

feri folet, ut Deo foli fiat. Quandoquidem creature cuivis votum nuncupare sit interpretative evehere creaturam istam in locum Dei, adeoque idolum facere : ut liquet non

folum è (c) diserto Dei pracepto. perpetuis piorum virorum (d) exemplis, & usitatis à Spiritu Sancto in facra Scriptura (e) phrafibus; verum etiam ex catholico doctorum omnium tum Theologorum, tum aliorum, imò & (f) Paganorum etiam consensu. Hujus itaque Ge-

(f) Sponfio qua obligamur Deo. Cic. 2 Leg. nerofæ promissum, quippe quod Ge-

neroso isti amico suo unice factum fuit, ficut & istius huic, neutrius autem Deo, ideò pro mero promisso habendum est, non item vote. Sell. 2.

(a) Votum foli Deo fit ; sed promissio potest fieri etiam bomini. Aquin. 2. 2. qu. 88. 5. ad 3.

(b) Promifio Deo fada eft effentia voti. Ibid.

(c) Pfal. 76. 11. (d) Num. 21. 2. Jud. 11.30. 1 Sam. 1. V. 11.

(e) Jud. 11. 36. Pfal. 56.11.

Sell. 2. Si in majorem ejus confirmationem, semet & jurejur ande insuper obligarit (sicut vero non est absimile) exindè tamen non adhuc amplius est quam merum premissim, votum autem nequaquam. Quippe tamets juramentum quidem adhibere sit Deuni ad rem invocare, & persona que jurat eo ipso semet coràm Deo sistat; ex

(a) Jurare nibil eft alind, quam Deum Testem invocare. Aqu. 2. 2. qu.

Aug. de ver. Apost. Serm. R. 28.

Quod affirmas, fi Deo veffe promiferis, id tenendumest. Cic. 3. Offic.

(b) Gen. 31. 50. Jud. 11. 10. Mal. 2. 14. (c) Rom. 1, 9. 1 Thef.

(d) 1607. 1.23. Phil. 1.28. juramento tamen ille tanquam tefiis (a) solummodò invocatur, cùm
in voto constituatur pars, & non
tantum testis. Quorsum spectant
formulæ istæ apud S. S. Scripturam tum in assertoriis tum & stipulatoriis juramentis tam sepè occurrentes, viz. (b) Sit Deus testis
inter nos, (c) Testis mihi Deus,
(d) Deum testem invoco, & hujusmodi aliæ. Quemadmodum enim,
ubi Deo sit promissum, cui majoris
solennitatis ergò, nonnulli homines tanquam testes adesse requirun-

tur, istiusmodi promissum pro voto reputandum est, utpote Deo soli sactum licet præsentibus hominibus: sic è contra, ubi cuidam homini promissum sit, cui ad consirmationem majorem Deus interesse tanquam tessis requiritur, istiusmodi promissum non censendum est votum, quippe soli ho-

mini factum licet præsente Deo.

Self. 3. Quinimò porrò, si Generosa ista cùm se hoc modo obstrinxit, ipsa hac verba [Deo voveo,] aut his aquipollentia usu parit, sicut in promissa apud homines sape seri solere novimus, nec tamen id efficere poterit, ut sit propriè votum. Etenim quo recte dijudicemus, ubi de particulari aliquo promisso versatur quastio, fueritne votum necne, non tam ad loquendi formulas (qua mutationi, catachresi, multisque desectibus sunt obnoxia) quam verum consilium & intentionem Partium, pracipue Promittentis, attendere oportebit. Verum quodnam suerit totum consilium, quanam harum Partium intentio, cum se mutuò obstrinxerint ità ut in proposito Casu describitur, nemo

nemo homo rationis compos potest ignorare. Scilicet hoc ipsum plane erat, ut cautionem, quæ quidem cogitari queat, sufficientissimam sibi mutuò darent, candemque vicissim acciperent, fore ut res in quam consenserant, quamque erant polliciti, bona side adimpleretur. Atque si vel juramenta, vel obtestationes per modum construationis etiam adjecta essent, ex communi interpretandi ratione omninò accipienda sunt, quasi ad eundem ipsum sinem facerent, neque respectum aliquem ulteriorem haberent. Et palam equidem est, ubi Promittenti nullatenùs propositum est semet Deo obligare, sed homini duntaxat, promissum ità factum non esse votum, quæcunque demùm vermissum ità factum non esse votum, quæcunque demùm ver-

borum folennitas in eo faciendo adhibita fuit.

Self. 4. Neque hujus Articuli explicatio minutia est aut per se inutilis, aut à Casu proposito aliena. Quippe licet in eo, quod cardo quæstionis & summa videtur, potentia, viz. conscientiam obligandi, non detur ingens aliquod discrimen votum inter & promissum ordinarium ( quandoquidem licitum promissum non minus ad rem præstandam obligat, quam votum licitum, nec illicitum votum magis obligat, quam promissum illicitum) inter ea tamen aliquid interest, idque non parvi momenti, quoad istius obligationis remissionem. Quia cum ad illum, cui fit obligatio, ejus relaxationem concedere attineat, ideò Dei folius est obligationem voti relaxare: nec alicui homini potestas ista competit; quoniam vovens suo voto se Deo obligat, non homini. Cum nudi promisti obligatio, quo promittens se alicui tantum homini adstringit, ab isto homine remitti possit; & ab eo concessa relaxatio promittentis conscientiam à dicta obligatione sufficienter absolvat-Hujus itaque Articuli pramissio quanto usui futura sit in re de qua agimus suo loco plenius constabit. Id interim liquidò evicimus, hanc Generosam semet promiso cantum obligaffe, & non voto.

#### Articulus 2.

Sell. 5. Dispiciendum est proximo de ejustem validitate: annon scilicet Hzc Generosa, utpote tunc temporis Marito juncta, (a) ea propter isti-

(a) "\Transpy yorn.
Rom. 7. 2.

(b) Rom. 7.2. (c) 1 Cor. 7.4 ufmodi quid promittendi adeò incapax rederetur, ut promiffum hoc ab eà, abique Mariti confeniu, factum, fuerit ab ipio initio prorius irritum? Quoniam Uxor (b) legi & (c) do-

minio Mariti subjacet, adeóque sui juris non est; nec semetipsam nisi Marito conscio & con-

fentiente, voto, jure-jurando, promisso, aliásve astringere poterit. Cujusmodi consensum hanc Generosam nunquam impetrasse merito præsumitur, cum ejus naturæ sit promissum, ut eum vel poscere quidem non solum immodessum fuisset, sed etiam & insanum. At-

(d) Num. 30. 3.

que constat ex (d) Lege Dei per Mofen latæ (cujus ad analogiam ut-

pote in recta ratione & lumine naturali fundatæ Christiani adhuc obligantur) omne votum & promisum factum à perfona, quæ justam & idoncam id faciendi potestatem non habet, esse de jure nullum, à primo usque momento vacuum, neque Partem magis obligare, quàm si munquàm fuisset factum.

Sell. 6. Si quis verò scrupulus hinc forte exoriatur, quasi viz. licèt promissa à Uxore, Marito adhuc vivente, factum non ipsam obliget absque illius, quamdiu superstes suerit, consensu, quoniam tamdiu illius potesta i subest; tamen postquam à Mariti sui lege per mortem contigerit liberari, deinceps ipsam obligàrit, quippe

(a) Quod initio vitiofum est non potest traau temporis convalescere, L. 29. F. de Div. Reg. ju.

quæ tum facta est sui juris: hoc inquam hac in re nihil prorsus mutat. (a) Etenim hæc est Regula universalis, viz. Quicunque actus initio nullus erat, cum sieret, non potest equidem succedentis temporis progressi

vires accipere. Putà si quis Clericus adolescens ad Beneficium instituatur, qui non sit atate legitima; aut Heres recens. recens, cum sit adhuc minorennis, prædia sua venum det: institutio ista, & ista venditio, ficut inde ab initio utraque erat irrita, sic & irrita permanebit, tam posteaquam ztatem legitimam Clericus & adultam Hares attigerit, quam antea. Quò itaque de voti cujuspiam, promissi aut faderis validitate judicium ferre poffi-

mus, (b) ipsum illud tempus quo fiebat, & prafentem tunc iftius id tempus Specatur, quo persona conditionem, non autem tempus aliquod aut conditionem

(b) In flipulationibus contrrahimme. L. 18. F. Eod.

five antecedentem, five fublequen-

tem spectare oportebit. Igitur si revera nullum fuerit hujus Generola votum eo quo fecit tempore, tum & etiamnum millum est: & si tunc ejus obligatio non valebat.

peque jam ullatenus valet.

Sell. 7. Verum re deliberata maturius, in ea potius fum opinione non ex hac causa proficisci, ut promissum (fi alias id supponatur rite conditionatum) nullum effet ab initio, atque irritum. Etenim licet Uxor non fuerit fui juris absolute, sufficit tamen illam fuisse quantum ad boc. Quoniam quis sub alterius imperio existens, ex se tamen potestatem habet (adeoque eatenus sui juris est) disponendi de iis omnibus, quorum ex liberà dispositione jus proprium illius, cujus imperio subest, nullo pacto laditur: in quibuscunque autem alteri quoad sua jura prajudicio esse poterit, juris est alieni, neque de iis absque consensu alterius statuere licet. Et si iste votum vel promissum fecerit de ullis ex iis rebus, in quibus est sui juris; stabit illud votum vel promissum, neque ( quanquam aliunde forsan vitiofum) propter inhabilitatem facientis irritum est. E.g. Si Servus aliquis suo Patri promiserit, se operam ei per diem unum aut alterum messis tempore dicaturum; boc promissum, nist in id consenserit Herus, irritum erit: quoniam Herus in operam Servi jus habet, cui præjudicaret Servus fi de ca pro suo arbitrio statueret. Sin verò Servus egeno patri pollicitus fuerit, se illi jugiter suppeditaturum de triente vel quadrante istius mercedis, quam pro mimilterio fuo acceperit; hac pollicitatio per fe valebit, neque ut ut accedat Heri consensus requiritur: quia Hero nullum omnind jus est in Servi mercedem, cui juri præjudicarit Servus, dum de ea statuit prout sibi libitum fuerits Quandoquidem igitur Mariti in Uxorem jus & dominium

fimul cum ejus vita extinguitur (ut diferte docet Apostolus(a) ) ac pro-(a) Roman. 7. 23. inde lædi non potest ex ullo post e-

jus obitum Uxoris facto: manifesto patet Uxorem sui juris effe quoad votum, etiam vivente Marito, faciendum de re aliqua post illius obitum (si quidem ipsa supervixerit) præstanda: quia illius jus expirarit, priùs quam ejusdem voti vel promisi impletio debita fuerit. Ut exemplum demus in casu quodam huic qui in quastione est, haud multum diffimili. Uxor quædam, ratione initi matrimonii, dotario centum librarum per annum, quoad vixerit, vestita, cuidam è Fratribus suis juniori, cui tenues & parce sunt facultates, superstite adhuc Marito promiserit, se deinceps illi ex prædictis nummis decem libras, quò alatur meliùs, quotannis exhibiturum; hoc promissum irritum erit, ni consenserit Maritus: quoniam ejus impletio detrimento effet illi in eo jure, quod, donec vita superfuerit, habet in reditum omniam prædiorum & pensionum, quibus in futuram poffessionem vestitur Uxor. Quod si ista Uxor dicto fuo fratri promiserit se illi eandem decem librarum summam. postquam obierit Maritus, siquidem ipsa fuerit superstes, annuatim subministraturum; valebit hoc promissum quamvis ab uxore, vivente adhuc neque consentiente marito, fa-Etum : quia jus mariti, cum cessare debeat antequam prz-

stetur promissum, eo præstito detri-(b) Vota uxorum vel mentum capere non potest. At-Servorum exequenda illo que hæc sanè menti Casuistarum tempore, quo fuerint sui peritissimorum consentanea repejuris, mariti vel domini rio; quorum hoc est peremptorinon poffunt irritare. Navar. Man. Num. 65. & um dogma, (b) viz. Maritos & Dominos uxorum & servorum vota

alii.

iis de rebus, que tum prestande sunt, cum ab corum imperio foluti fuerint, irritare non poffe. Que Thefis si vera sit ( nec sane cur non sit perspicere queam ) queam) tum certè hujus Generosa votum amico suo, vivente licèt nec consentiente marito, factum, non irritum erat ab initio propter id faciendi inhabilitatem, hâc vize de causa, quod illa sui juris non esset.

#### Articulus 3.

Sect. 8. Tametsi verò dicere non ausim, neque putarim fanc id respectu personæ fuisse nullum, ità ut proptereà fiat irritum; negari tamen non potest quin valde obliquum fucrit ex parte materiz, ità ut aliunde omnino illicitum reddatur. Quà in re multis verbis haud opus est, quoniam ejus veritas statim elucescet. Quippe manifesto liquet triplicem hic fuiffe obliquitatem, atque trium etiam diversorum Praceptorum exinde violationem: Prima obliquitas illicitum istum affectum, è quo natum est hoc votum, respicit; qui cum in alium quam in maritum defigeretur. & tam altè quidem ut hujusmodi promissum eliceret, non potest non esse tum objecti tum gradus ratione vitiofus: atque talis inordinatus affectus ex analogià juxta quam Salvator noster Legem (a) interpretatus est, cordis castitatem violat, (a) Matth. 5. 28. adeoque in Praceptum septimum impingit. Obliquitas altera erat absentia veri islius conjugalis amoris, quem maritum inter & uxorem intercedere oportebat : quippe qui sibi mutuo (b) complacere & in fe invicem (b) Prov. 5, 18. delectari debent, atque semper alter Eccles. 9. 9. in alterius dilectione, folatio, confuetudine (c) acquiescere. Cujusmodi di- (c) Prov. 5. 19: lectio, si hujus Generosæ pectori tam penitus infixa effet atque insediffet quam par fuit, motus omnes illiciti erga alium affectus in ipfo (quod aiunt) ovo multo ante supprimeret, quam in ea consilia, que vetum hoc pepererunt, maturescere potuissent. Non enim

ovo multo ante lupprimeret, quam in ea consilia, que votum hoc pepererunt, maturescere potuissent. Non enim existimandum est & sieri hujusmodi votum, & adimpletionem ejus reipsa intendi potuisse, quin præsentis jugi si minus internum sastidium, tædium saltem aliquale, in Paratibus sie voventibus necessario supponamus; quod cum repugnet

pugnet honori isti, quem qui matrimonio connectuntur oul'ing fuis debent, quintum ex co Praceptum violatur. Tertia itidem fuit obliquitas ex decimi Pracepti violatione. & repugnantia cum disertis istis verbis [Proximi tui uxorem non concupisces: ] quippe quod unumquemque virum & mulierem ea forte, quam ipsis dispensavit Providentia, cùm in aliis omnibus, tùm in eo quod maximi est momenti, statu matrimoniali, ità contentos esse oporteat; ut, quam Sapientia diving in alterum contulisse visum est, eam ne appetant quidem, aut concupiscant. Cum igitur hujus Generosæ promissum istiusmodi sit, ut ( si zquo examini Subjiciatur coram isto Tribunali, quod in cujusque Conscientia posuit Deus, & ex tenore Legis divine, quam nemo Christianus potest ignorare) non ab ulla aliqua ex istis vitiofis obliquitatibus, certe non ab omnibus, excufari possit, inferre licet fuiffe actum omninò illicitum.

#### Articulus 4.

Sell. 9. Verùm quia quis ex actu ab obliquitate immuni obligationem potest contrahere, prout in hujusmodi causis dici solet [Fieri non debet, fastum valet;] & Casus occurrit adjudicatus in Fadere à Primoribus Israelis cùm Gibeo-

(a) Jof. 9. 14, &c.
(b) Ibid. v. 19. &
2 Sam. 22. I. 2.

nitis inito; quod primò licèt peccato (a) non careret, fervatu tamen posteà necessarium (b) suit: ideò quartus Articulus superest excutiendus, Utrum Generosa hæc, cùm de sacto.

femet tam illicito premisso obstrinxerit, vi issus premisso ad illud implendum in Conscientia etiamnum obligetur? Cui ut respondeam directè, Arbitror eam non obligari: quippe dictum issus [Fieri non debet, satum valet] ibi solum locum habet, ubi obliquitas, quae actum efficit illicitum, à substantia materiae, circa quam actus versatur, potest separari. Veluti cum quis vovei aliquid facere, quod per se e quoad substantiam materiae non est simpliciter illicitum; veruntamen id vovet vel temerè e absque idonea consideratione; vel in sinistrum aliquem e non probandum sinem; vel levibus e non satis validis adductus ratio-

rationibus; vel simili aliquo modo. Harum etenim obliquitatum quævis sufficit ad votum, respectu altus vovendi, illicitum reddendum: quia tamen hæ obliquitates non necessario transeunt in materiam ipsam aut rem votam, quin ab ea se sejungi queant; ideò licèt assu vovendi suerit vitiosus, votum tamen ipsum nihilominus valere potest, & hominem ad rem præstandam obligare. Verum ubi vitiosa obliquitas in substantiam materiæ transit, eive indivussa adimpletio quoque illicita sit. Quibus in cassus hæc alia dista potius locum vendicant, Juramentum non debet esse vinculum iniquitatis, In malis promiss rescinde sidem, In

turpi voto muta decretum, Ic.

Sell. 10. Si forte objiciatur discrimen hoc concessium Generosæ in hoc præsenti casu minime profuturum ad eam dicti promissi obligatione exolvendam, quia hic materia promissi videtur non esse in se illicita, saltem ex sua parte; quippe si Generosus ille amicus ejus statim liber effet à vinculo matrimonii, suz Uxoris morte, sicut jam est Generofa morte sui Mariti, possent præstare quod alter alteri voviffent, femet, viz. matrimonio jungentes, idque fine peccato, quod argumento est vitiosam obliquitatem fuisse tantum in actu promittendi, cujus eos ideò pænitere oportet, verum non hærere materiæ promiss, quod ided ab ils non debet violari: Respondeo, id quod ego verum esse puto, Si utraque Pars jam actu foluta effet à nexu conjugali, eos non tantum licite posse, sed in Conscientia item obligatos fore (nisi legitimum aliquod impedimentum obstaret) sese connubio jungere, quia ex prædictis obliquitatibus, quæ priorem promittendi actum reddiderunt illicitum, pulla in subsequentem matrimonii actum caderet, quæ & eum illicitum redderet. Verum id quod affertur non directe rem de qua agitur, neque casum, quo modo proponitur, attingit. Quippe observare est ex ipso proponendi modo materiam promiss, quo se mutuo obstrinxerunt Partes, non hanc fuiffe, viz. ut matrimonium inirent, cum ambo immunes forent ; quo falso fundamento nititur Objectio: illud quidem hac in re ipsis propositum erat, fed aliud est finis, aliud materia. Ipsa autem pronissi materia crat, ut mutuum ergà se invicem affectum conservarent, unà cum proposito expectandi, ubi contingeret alterutram Partem à præsentis matrimonii nexu liberari, donce altera etiam liberaretur. Cujus affectus propositique conservatio si expendatur, omnibus vel aliquibus è tribus prædictis obliquitatibus obnoxia reperietur. Indéque sit ut, sicut istussimoli affectus & propositum primum admitti non potuerunt absque peccato, ità nec absque peccato conservari possimi. Quamdiu enim conservantur, ex dictis obliquitatibus prima adhuc ex utrâque parte manet: secunda per Mariti mortem ex parte quidem Generosæ cessavit, ex Generosi verò parte etiamnum restat: & è contrà tertia cessavit ex hujus, & ex illius parte restat; prout liquidò intellexerit quivis, qui modo rem exami-

nare non gravabitur.

Sell. 11. Imò & ultrà confiderandum est istiusmodi affectus & consilii conservationem fortioribus utrosque & periculofioribus tentationibus post mortem Mariti, quam ante, probabiliter exposituram esse. Hoc nimirum ex parte Generosi metuendum est ne, quanto jam per mortem Mariti propius abest ab illicitarum suarum expectationum fructu percipiendo, tantò magis lectum suum fastidiret, tantoque ardentius expeteret, ut quod jam unice desideriis suis explendis impedimento est, è medio tollatur: quæ cogitationes in quam diros exitus erumpant quis norit? Cum callidus iste Hostis semper sit paratissimus pravitatem in corrupto hominis corde follicitare, ac tunc præcipue tam commodam adversus eum jam nactus occasionem, conscientia ejus vinculo alicujus voti, premissi, vel firmi propoliti, velut laqueo, irretità. Deinde ex parte Generofæ periculum est ne, cum suo ipsius actu voluntario, id quod unicum est remedium licitum, Matrimonium feil. fibi præciderit, vesano æstuantis libidinis furori, justà Dei Nemesi, tradatur. Cui enim præsidio confisa inniteretur, vel qua ratione expectaret fore ut ipsam Deus vel ab hujulmodi tentationibus immunem custodiret, vel iph advertus eas auxilium ministraret, licet id ab eo jejuniis,

juniis, precibus, & lachrymis quæsiverit; quamdiu illum pergit laeessere, præstitutum ab ipso remedium obstinata mente amplecti aspernando? Equidem ubi ipsius Dei manus remedii usum prævertit (veluti si Maritus in exteris terris diu detentus fuerit; vel arcta custodia claufus; vel hemiplexià, aliave corporis infirmitate correptus; vel fimilibus ex causis) ibi alacriter Dei auxilium, ne carnalibus concedat tentationibus, implorare potest, firmaque in eum fiducia recumbere; modo sibi ipsa non desit, sed quantos omninò potest conatus suos adjiciat : quia de hâc re promiffum habet cui innitatur, Deufque, pariter ut in omnibus fuis promiffis, in hoc etiam fidelis elt, ut ne finat fervos suos supra vires tentari. Cum autem Uxor temerario suo actu, in quo libenter & obstinate perstat, mediis præscriptis renunciaverit, & auxilium divinum nihilò minus expectet, qua de re nullum habet promiffum, tunc quidem Deum nefarie tentat : apud quem justum est eam, in meritam præfumptionis pænam, fibi ipfi derelinquere, ut fuis propriis viribus cum tentatione colluctetur, adeóque inde fuperetur. Deus enim, qui gratuito fuo & benevolo promisso nos in vià Regià, donec in publica notaque semità, quam ille nobis prascripfit, incesserimus, protegere sese quodammodò obligavit, nullibi se obstrinxit cadem nos potenti protectione dignari extrà viam Regiam, i. e. fi publicam femitam deseramus, ut per devia locorum, que nos ipfi elegimus, ambulemus. Quæ pericula ex utraque parte impendentia, & fupradicta argumenta in unum collata abunde evincunt Generosam ad illiciti illius promissi præstationem non omnino teneri.

#### Articulus 5.

Sell. 12. Hactenus in genere tantùm judiciali egimus, confiderando naturam, validitatem, æquitatem, & obligationem promifi de preterito: jam agendum est in genere deliberativo, & dispiciendum quid ex Christianâ prudentia ulterius fieri maximè conducat, quò melius tùm pacetur, tum dirigatur conscientia de futuro. Quà in re, viris judicio & experientià præstantioribus submissione habità, hæc sequentia consulo, viz.

Primò, Uti Generosa, hisce præmissis seriò perpensis, ad intimum fensum atrocium istorum peccatorum, que in Deum admisit, & in quibus tam diu perseveravit, adducatur: quò non folum in ejus conspectu verà cordis contritione, tristitià, & dolore, peccatorum magnitudini commensuratis, afficiatur; verum provocetur etiam ad æqualem gratitudinis mensuram illi tribuendam, de misericordi ejus benignitate, quòd illicitos ipfius affectus, quò minus prorumperent in actualem impuritatem, cobibuit, ipfamque, cum in obliquo tramite eò usque evagata esset, nè in extrema rueret magis adhuc periculola, servavit. Erranti enim nullus terminus: etenim ficut faxum per declivem montem provolutum, sic pravitas hominis, ubi semel in cursum effusa est, nullam ex se remoram habet, antequam ad imam Gehennam venerit, nisi Deus forte posuerit obicem. Atque agnoscendum est misericordem Dei providentiam benignissime nobiscum egisse, si affectus nostros, ubi iis ulla in re frana laxavimus, ità coerceri contigerit, ut ne in omnimodam flagitii profusionem præcipites ferantur. Ingentia peccata pœnitentiam plusquam vulgarem, & ingentia beneficia plusquam vulgarem gratitudinem reposcunt.

Sect. 13. Secundo. Uti, cum hoc pacto interna contritione fe coram Deo humiliarit, etiam externa confessione libere dicta peccata illi patefaciat, cui Deus ea remittendi vicariam potestatem delegavit, Sacerdoti scilicet; quò ab ejus ore folatium accipiat & abfolutionem. Hanc autem (ut ego puto) maximè convenit fieri Episcopo Diœcefeos, præsentibus è Presbyteratu uno vel pluribus, quos sibi adjungere vilum erit; vel alteri cuidam ab Episcopo affignato. Quippe Episcopus est Pastor summus, ad quem animarum cura infrà suam Diœcesin quam proxime attinet : præterquam quod tum conditio personæ ( si fuerit illa loci, & ordinis eminentis) tum rei momentum efficiant, ut hac causa ejus cognitioni aptius subjiciatur. Verum ut ut res fuerit, fieri debet confessio viro spectatæ prudentiz, eique qui tùm misericordia affici, tùm arcana celare norit. Qua in re quo liberius dicta fua peccata confessa fuerit, & quò promptiùs semet submiserit ad

ulte-

ulteriores cos sive Humiliationis, sive Charitatis actus, quos Episcopus vel Sacerdos, in poenitentiæ sinceræ testimonium, præstandos suaserit, cò salubrius solatium Absolutionis

pronunciatio animæ ejus proculdubio afferet.

Sell. 14. Hisce peractis, dein ut tertiò omnibus honestis rationibus conetur, uti Generosus ille amicus ejus prædicti promissi socius, pari modo adducatur ad sentiendam & agnoscendum magna ista peccata, quæ in isto actu involvuntur; atque etiam ut omninò & verè credat fe, quamdiu in priori affectu & proposito illicito perstiterit, non solum reatu peccatorum istorum implicari, verum & ipsi impendere periculum (nisi summa Dei benignitas prævenerit) in alia, eaque majora, peccata delabendi. Quocircà expediet ut cum eo sincere & efficaciter agatur (ea tamen lenitate, quam feret ejus animæ status, summoque, quà fas est, adhibito silentio) idque ab istiusmodi aliquo viro præcipue, quem tum ob doctrinam, tum pietatem fuspicit & reveretur. Quod ut fiat Generofæ peculiarem in modum cura esse debet: hoc autem facere sua interest non solum ex Christiana charitate ergà ejus animam, sed ex prudentia etiam Christiana, ut suo futuro commodo & securitati prospiciat.

Sell. 15. Quippe ubi ejus judicio & conscientiz liquidò constiterit promissum inter eos factum illicitum esfe, diráque esse incommoda, quæ id adimplendi propositum confequuntur, liberior via aperietur ad id quod proxime, nempe quartò, agendum restat, viz. ut tunc vehementer sollicitetur ad dictum promissum Generosæ remittendum, quod (cum nihil fuerit quam nudum promissum, non item votum, prout in primo Articulo demonstratum est ) plenam habet in se potestatem remittendi. Atque hoc etiam fiat iis præsentibus, quos in dictæ Relaxationis testes adhibere & eligere inter se consenserint. Quanquam enim promissum, utpote plane illicitum, nullam vim obligatoriam habeat, ideóque non ex necessitate absoluta opus sit relaxatione, quantum quidem ipsam rem spectat; ilta tamen relaxatio respectu Generosa, & ad conscientiam ejus placandam, valde utilis esse poterit, si quidem timoris aliquod vel scrupuli

superfuerit, nè forte à promisso suo etiamnum obligetur. Quippe ficut Sathanas allaborat efficere ut conscientia securitate obstupescat, coque pacto audaces reddantur homines ad peccata abíque omni scrupulo perpetranda, usque donec eos in decipulam illexerit; fic quamprimum eos videt è pedicula expeditionem moliri pœnitentiæ ope, admodum folers elt scrupulos & timores non necessarios injiciendi, ut si quà poterit his rebus eos adhuc ibi deti-Quapropter multum expedire judico, ut nè iftiusmodi Relaxatio, si possit obtineri, neglectui habeatur; quoniam exinde vis promissi obligatoria (etiam supposito id licitum esse) ità penitus tolleretur, ut non opus sit quicquam scrupuli restare. Abundans cautela non nocet, est salubris Aphorismus. Etenim quemadmodum cauti homines cum pecunias numerant, præter inductas tabulas, etiam Apocham postulare solent: sic anima hujusce Generosa quadantenus satisfieri poterit si solennem coram testibus Relaxationem acceperit, quæ, si non usque adeò necessaria, incommodi tamen nihil allatura eft.

Self. 16. Quintò, uti hæc Generofa tùm antea femper. tum posteà (eo nimirum tempore, in quo facienda erit Relaxatio, duntaxat excepto, quippe tum requiritur ut in sua ipsa persona adtit ) istius Generosi consortium studiose fugiat, illeque vicissim hujus, quantum quidem id commode fieri poterit : faltem ut ne consuetudinem aliquam familiarem inter se colant, præcipae privatim; ne pristinus ille affectus illicitus in alterutra parte revixerit denuò, adeóque morbus post aliqualem sanationem recidivus evaferit: cujulmodi relaplus primaria agritudine fape folet effe periculosior. Nam plerunque ubi Spiritus immundus per pænitentiam ejectus fuerit, si modò cor occuparit iterum (quod & tentabit, & ni probè custodiatur, forsan consequetur) secundo introitu novis auxiliis, imò quidem septuplo auctioribus, armatus accedit: atque ità neceffe erit ultimam istius hominis conditionem fieri priere deteriorem. Statuat igitur oportebit omnes probabiles occasiones in eandem tendiculam recidendi devitare, quatenus conditionis qualitas & communia vite negotia permiferint.

Quin & opus illi insuper erit summa qua poterit diligentia & cura providere ( quotidie à Deo petens gratiam, qua ad hoc negotii confirmetur) omnibus ut scelestis carnis sollicitationibus obsistat, nè ab iis vincatur ampliùs, aut tâm vitiosis incommodis, à quibus jam volente Deo liberabitur, rursus implicetur.

Sect. 17. Si in hisce præscribendis rigide nimis & severiùs

agere videar, cogitare oportebit,

Primò, Longè meliùs effe ægrotantem paulò majori cruciatu in primis afficere, quàm cicatricem obducendo vulnus fubdolè fanare & finere ut interiùs putrescat, quod multo

plus doloris tandem pariet.

Secundò, Quandoquidem omnes homines (ex corruptà philautià, & hypocrifi fecretà depravatæ nostræ naturæ adhærentibus) fibiipsis blandiri folent, & mitiùs quàm oportet cùm peccatis suis agere, ideireò tutissimum esse (præsertim ubi sua res est) ad severitatem potius quam ad indul-

gentiam propendere.

Tertiò, De feveritate harum præscriptionum remitti posfe, prout status ægrotæ (in variis ejustem mutationibus) postulàrit: sed nec illud ipsus solummodò arbitrio permittendum, quin ex consilio potius Spiritualis Medici faciendum esse, si vir suerit idoneæ prudentiæ & moderationis, non dubium est quin majorem indulgentiam, ubi expedire videbitur, concedet, quam illa ipsa suà sponte sibi

tutò potest assumere.

Quarto, Me in totà hâc Dissertatione non id mihi arrogare ut Edica conferibam, sed meum duntaxat consilium dare: hoc est, me non aliorum judiciis, si cui visum erit sentire alitèr, Leges imponere; sed meam tantummodò proserre sententiam (ab amico viro id rogatum) cà cum sidelitate & libertate, qua me decuit. Et herclè ista Partes, ad quas pracipuè res spectat, non est curid mihi vitio vertant: quandoquidem sicut nulla potest esse sus si sententiam propendeam, vel prajudicium; sic Deus, cui servire cupie, testis est, mihi nè tenussimam indicationem esse sade qui servire cupie, testis est, mihi nè tenussimam indicationem esse sade qui servire cupie, testis est, mihi nè tenussimam indicationem esse sade qui servire cupie.

# C A S U S Vita Militari.

#### Domine,

Micum tuum cum ad me remiseris, omnium profectò A qui uspiam sunt mortalium nactus es maxime inidoneum, à quo in hujufmodi causis consilium quaratur. Quippe qui publicarum in orbe Christiano rerum planè fim ignarus, neque de mutuis Principum Statuumve negotiis quidquam omnino intelligam. Imo fane tam parum curiofus fui addiscendi ubi vel scenz positz essent eorum, quæ foris in hoc fæculo gesta sunt præclariùs, vel quænam interessent personx; ut meam interdum in domesticis nostris transactionibus ignorantiam (idque plus forsan quam par fuit ) minimet ipse gratulatus fuerim : hoc inter commoda recessus & solitudinis mez infaustis hisce temporibus reputans, tanto undique furore & clade graffante, mihi nunquam contigisse ut pugnam aliquam vel prælium conspicerem, neque viderem alicubi vel displodi sclopetum, vel gladium stringi adversus singulum quemvis usque à belli hujus exordio. Optârim itaque, quandoquidem, que sit mea hac in re sententia, exquiritur, aut mihi copiam fuisse factam viros aliquos peritiores atque in hujusmodi rebus magis exercitatos confulendi; aut faltem te, unà cum inclusis duabus Epistolis, exemplum responsionis tur ( cujus judicium, ficut æquiffimum eft, plurimi facio ) ad earum priorem misisse: mihi quippe certissimò perfuadeo futurum fuiffe ut inibi eas invenirem materias, que vicem probi fundamenti ad sequentem Dissertationem suppeditassent. Quò tamen votis tuis, quoad potero, respondeam, idque adeò magis ut Generoso isti amico tuo gratum saciam (quem licet mihi non de sacie notum, imo antequam tuas acciperem ne de nomine quidem, tamen Epitholæ ejus indicio sunt & pium este & ingenuum; atque tam linguarum, quam reliquæ literaturæ peritissimum ) conatus sum (reservato tamen secundis cogitationibus loco, aliorumque judiciis submissione habità) quid de totà hac re sentiam, sic exponere. Ubi ad explicanda quæ in conscientia cujuspiam Dubia exoriri possunt, pleraque saltem eorum & præcipua, bæ quatuor expendere oportebit atque rite applicare. Dispiciendum est viz.

I. De variis vita institutis in genere.

II. De natura Militie in Specie.

III. De fine, quem in bello persequendo sibi proponunt homines, ant quid cos ad hoc pracipuè impulit.

IV. De conditione ejus, qui istud genus vita aut sequitur, aut secuturus est.

1. De Vita institutis in genere.

1. Duo funt bumanarum cccupationum genera. Primum est earum, quas cuivis pro arbitrio amplecti licitum est, absque vel aliorum reprehensione, vel suo ipsus scrupulo s si ad eas modò se aliquatenus idoneum este, easque sibi arridere compertum habuerit. Nimirum ei competit facultas (idque jure proprio, primitivo, & originali, absque ullà omninò autoritate ab aliis derivandà) libere de senet statuendi, tempusque & operam suam in quibuscunque velit vitæ generibus collocandi. Nec illi ad hoc opus est speciali aliqua aut positiva aliunde impetrata licentia; verum supponitur eum (quantum id ad alios spectat) plena

in hac re atque integra potestate proptereà instructum esse, quòd à nullà sive divina sive humana autoritate

prohibeatur.

- 2. Alterum autem est genus occupationum, quas non permiffum est cuiquam ex sele, sponte sua, aut proprio, privatoque impulsu exercere, nisi legitimis ejus eorumve mandatis munitus ac inftructus accedat, quorum est plenam ei ac sufficientem præstare autoritatem. Hujusmodi funt munera Judicis, Constabularii, Arbitri, &c. que idcircò dicuntur este juris delegati, quoniam jus quod quis habet ad isliusmodi munera exequenda, accrescit ipsi ex virtute istius autoritatis, quam vel delegatam accipit, vel deputatam ab alio aliquo, ad quem pertinet fuo five Mandato, five Electione, five Nominatione, seu alio quovis modo potestatem concedere. Unde hæ formulæ utitatæ, Quo jure, Quo Warranto? Quis te judicem constituit? Qua autoritate ista facis? vel Quis tibi dedit hanc autoritatem? Cuivis licet se ad studium Juris, adeóque ad praxin, sua sponte accingere; verum nequaquam licet ei Judicis officium affumere, nifi Diplomate à Principe concello. Pari prorsus modo potest quis pro suo lubitu Agricultura & Mercatura operam dare, qui non itidem potest Constabularii munere fungi, nisi à vicinis electus, aut Arbitri, nisi ad id à Partibus accersitus fuerit.
- 3. Jam verò, tametsi utriusque generis occupatio, tum hac tum illa, postquam quis se vel illi adjunxerit, vel ad hanc deputatus suerit, particularis cujuspiam Vocatio non incongruè possit appellari, earumque posterior sensu forsan magis proprio quam prior (nam verbum hoc Vocatio alterius actionem peculiariter denotat;) tamen ex communi significatione, quam sermonis apud nos consuetudo hisce terminis [Generalis & Particularis Vocatio] alligavit, prioris generis occupationes plerunque reputantur tanquam seciales hominum vocationes, exque posterioris (modo recte perpendantur) ad generalem potius vocationem, utpote ejusquen vel propagine; vel partes, pertinere reperientur quandoquidem istiussimodi occupationam exercitium, pars est issus officii moralis, quod omnes homines pro variis

s. Hæc

suis respectibus & relationibus, ratione Pasti, Obedientia, Amicitia, &c. erga alios præstare tenentur, quoties idonea ab iis donantur autoritate. Verùm distinctionis gratia, sicut apud Romanos discrimen ponitur vitae institutum inter & munus, ità prioris generis occupationes hominum Profesiones appellare poterimus, easque posterioris officia. Sic quis Profesione est Causidicus, Judex Officio; Agricola Profesio

fione, Officio Constabularius.

4. Ut igitur quæ funt hactenus præmissa ad rem, de qua nunc agitur, accommodentur, dispiciendum est utri harum occupationum generi Militia debeat accenseri, an feilicet illa reputanda sit Professo, quam cuivis, prout ipsi utile illud ac commodum videbitur, tanquam particularem fuam vocationem amplecti licet; aut annon potius Officium debiti & obsequii, quod subire homines tenentur cum à Principe suo illud iis imperatum fuerit, adeoque ad generalem magis Vocationem pertineat? Mihi quidem planè posterioris esse generis videtur. Nam (1) in clausula illà è Divi Pauli ad Timoth. Epift. 2. c. 2. v. 4. Nemo qui militat implicatur bujus vitæ negotius, ut ei placeat, à quo delettus est miles; vocabulum σαπλογήσανη cum ad cum qui militat nota Universalitatis [ & Peis spateuouer@] adjectà referatur, innuere videtur, quafi supponeret Apostolus nemini licere Militare, nisi ab altero, qui jus imperandi habet, ad istud munus eligeretur. Neque video (2) quæ dari queat aliàs congrua istius sermonis à Servatore nostro prolati interpretatio Matth. c. 26, v. 52. Omnes qui acceperint gladium gladio peribunt; vel quodnam sit crimen hac phrasi accipiendi gladium indigitatum, fi hoc non fit, viz. Cum quis fua autoritate prius gladium arripit, quam à Suprema illa Potestate, cui gestandum illum atque administrandum Deus immediate commisit, in manus ei tradatur. Neque (3) illud dici poterit cujufpiam Professio, vel Vocatio particularis, quod quarumcunque Professionum homines ( quò Gubernatoribus fuis obtemperent, Patrixque inferviant) præstare obstringuntur, quotiescunque legitimà autoritate ad id vocati, atque affignati fuerint.

5. Hæc fi concedantur, flatim manifestum erit Quæftioni in Epistolæ superioris initio propositæ (prout ibi instituitur in terminis, atque in thesi, consideratione hominis in Epistola prædicta descripti, aliisque circumstantiis, que cafum immutare poterunt, semotis) negative respondendum effe, viz. Non licere Militare eadem de caufa, ob quam Artificis, Juris Praxi, aliifque id genus occupationibus fese bomines addicunt.

#### II. De Militià in Specie.

1. Cura, quam unufquifque, qui cujuflibet muneris exercitium in se recipit, adhibere debet, quo certò ei constet se justà & idonea licentia ità agendi munitum este, in Milite non minus quam in alio quovis Officiali, est necessaria. Imo potius tantò magis ab co requiritur, quantò negotium circa quod versatur (vita scilicet humana) majoris est momenti, quam funt negotia in quibus cæteri plerique occupantur. Etenim quotiescunque Miles in campo gladium distringit, ex ipla muneris sui natura, id agere intelligitar cum propolito vel amittendi fuam, vel inimico vitam auferendi; alias prævaricatur quidem, & in eo quod suscepit opere mala fide agit. Ubi fi illum vel occidere vel occidi contigerit, gravissimi illicò criminisreatu implicatur; fin verò neutrum evenerit, tamen ipfum istud propositum reddit illum intentionaliter Sexti Przcepti (viz. Non occides ) violatorem, fiquidem ipfi nullum jus idoneum competit eò usque vel de sua, vel de aliena vita statuendi. Ejus itaque interest id benè cavere, tum quanam potestas ad ipsum qua Militem attineat; tum à qua autoritate potestatis istius exercitium derivet.

2. Certo certius est potestatem statuendi de vità hominis, five jus vita & necis, ad unum Deum proprie ac primariò attinere; qui, quemadmodum vitæ folus est autor, fic vitæ necisque solus est Dominus & Moderator. Cujus potestatis partem aliquam quandoquidem ei visum fuerit in Societatis humanæ commodum (quò conserventur Pax. & Justitia, earumque violatoribus pænæ irrogentur ) hominibus impertiri (quam potestatem ità communicatam jus gladii dicere folemus) ideò ab hominibus licitè exerceri potest; verum intra istas regulas & fines præscriptos, quemadmodum eam Deus communicavit, at neque ultrà, neque alitèr.

3. Jam verò Deus non dedit cuiquam hominum, five Principi, five Subdito, jus in fuam vitam, ita ut eam pro arbitrio suo perdat & projiciat; imò neque aperto mortis periculo eam inter pugnandum exponere fas est, præterquam in folo isto casu justa & necessaria defensionis : qui etiam periclitationem vita Principis in bello jufto & necessario complectitur. Quo casu seposito, quicunque pugnando sponte sua vitam in discrimen miserit, ab exitio sibi ipfi inferendo, adeóque ab ufurpando in vitam fuam jure quod Deus nullatenus concessit, nequaquam potest excusari.

4. His adde injuriam, quam & Principi fuo, & Patrie facit. Deus suam vicem in terra gerentibus jus potestatemque in omnium Subditerum personas intra sua quibusque regna largitus est, usque ad vitas in usus Patrie, ubicanque ipsorum autoritate imperati fuerint, profundendas: quas ob eam caufam prodigere pro fuo lubitu non possumt absque manifesta injuria Gubernatoribus suis illata-Etenim quemadmodum ille qui privatum hominem occiderit, non folum in Deum peccat, & in istum bominem, cui vitam eripuit; verum etiam, prout Leges factum interpretantur (ex fenfu vetultæ Accufandi Formula, ) in Coronam & Dignitatem sui Principis impingit, quem Subdito, adeoque jure isto, quod in personam ejus habuit, atque utilitate, quam poterat ex ejus opera percipere, privavit: Ita & ille qui fuz vitz eò usque prodigus est, ut gladio eam in pugna, autoritate Principis destitutus, exponat, si occubierit, non folum tenetur crimine fuum fibi exitium accerfendi, verum damnum etiam affert & detrimentum Principi, cujus imperio atque arbitrio vita ejus & persona (secundum Deum ) subesse debent.

5. Atque ficut illius, qui ad arma capeffenda non aliunde quam ex fese autoritatem habet, temeritas, si in ea causa ceciderit, excusari nequit : ità nec crimine vacabit, fi alterum (licet hostem) in prælio interfecerit. Est enim Bellum quasi Judicatorium quoddam, in quo Princeps, qui bellum gerit, rationem habet Judicis adversus Hostem, tanquam pacem patriz suz perturbantem, mortis sententiam pronunciantis; omnesque sub illius vexillis militantes funt quali totidem sententia ab illo prolata executores. Qui verò mortis sententiam exequitur in alterum, legitima ad id autoritate haud minus fulciri debet, quam qui pronunciat; quod ni fiat, homicidii pariter reus est. Miles itaque, qui ex hac parte cum pugnet pro hostibus, igfo facto, habet omnes qui stant ex illà, si quidem suà tantum sponte bello sese immiscuerit, constructive profecto Judicis fibi officium affumit, cum non fit Judex, adeoque currit antequam mittatur. Quod si in ejus excufationem dictum fuerit, Eum id non agere tanquam Judicem, verum tanquam Executorem lata ab illo Principe, in cujus semet militiam immisit, sententia; qui, proptereà quòd operam ejus acceperat, ad istiusmodi executionem fufficienter eum communivit : Epistola tua hoc Responfum prompte fuggeffit, Sententiam ab illo qui non eft ejus legitimus Princeps, ac proinde cujus arbitrio obsequendi nullam babet licentiam, nibilò plus valere (quantum ipsum quidem fectat) quam fententiam a non Judice latam, idedque non posse et tribuere autoritatem qua istam exequatur. Verum equidem est licere ei, facultatem modò a suo Principe impetraverit, sub altero Principe mereri, ac proinde ca, que jam diximus, exequi. Quippe Princeps cum talem ei concedat licentiam, cum revera à seipso ad alterius arbitrium relegat, at proinde potestatem ei facit (si modò iste alter acceperit ) istius arbitrio obsequendi. Verum inquam hoc elt, fed nostram rem non attingit, quia destruit suppositum; supponimus quippe Militem sub Extero, sua sponte, & ubi ipsi libitum est, stipendia facere, nec sciente nec permittente suo legitimo Principe.

III. Da

#### III De fine, quem sibi Miles proponere debet.

1. Quandoquidem incoptorum & actionum humanarum bonitas & malitia a fine, quem fibi in iiidem proponant, plurimam pendet, illum, cui in votis est vitam agere militarem, pectus fuum diligenter excutere oportet & examinare, que potiffimum caufa cum bena fide & re ipfa ad hoc vitæ propositum impellat; & quænam sit affinitas eum inter finem, quem sibi tanquam intentionum fuarum metam præcipuam præfigit, eumque qui eft, aut effe debet, verus ipfius rei finis. Verum Belli finem, qui folus id licitum potest efficere, omnes norunt esse necesfariam conservationem Reipub. in pace, seditiolos quoscunque atque hostiles ex adverso conatus sive reprimendo, five prævertendo. At ficut in aliis rebus haud rarò usu venit, juxta quod dici folet, Finem non eundem elie artis atque artificis; ità & hic Bellator fapenumerò finem intuetur à Belli fine admodum remotum, qui quanto remotior tantò etiam est deterior. Ut è contrà allio semper tanto melior est, quanto agentis intentio cum co fine, cujus gratia res ipfa instituta fuit, arctius conjungitur, aut ad cum directius tendit.

2. Rationes autem, quibus ad sequenda castra homines plerunque adduci solent, sunt præcipue he tres, viz-Lucrum, Honor, & Patrie sue inservire. De quibus sigillatim disquirendum est, an, & quatenus harum aliqua fatis habeat ponderis apud Christianum vel Ethnicum quidem virum, quò ad Militiam tanquam particularem suam Vocationem Prosessionemque amplectendam adducatur-

3. Primò quod Lucrum attinet: Qui aliàs Facultatem habet Militandi, ei proculdubiò licitum est stipendia tum accipere, tum exigere. Johannes Baptista Militibus rai ò-lavae permisti. Luc. 3. 14. Atque S. Paulo non aquum esse videbatur, ut quis suis sumptibus militaret. 1. Corinth. 9. 7. Neque hoc tantummodo; verum ad commodum quoque ex isso munere suscepto ipsi proventurum (si ad

id modò vocatus fuerit ) respicere licebit, actuque item intendere (moderate tamen, & ut bonum virum decet) ex Militia fua victum fibi, atque etiam Fortunam comparare: plane ficut homines in aliis profesionibus eligendis, muneribufve suscipiendis & solent, & possunt absque peccato facere. Verum Lucrum sibi tanquam finem scopumque in sequendis bellis pracipuum proponere (id quod quamplurimos ex gregariis nostris militibus facere ex corum aetionibus aperte liquet) iniquissimum certe, & odio digniffimum est: usque adeò non est sufficiens ei argumentum ad Militiam tanquam professionem suam amplectendam. Qui potest supponi cum ista charitate, justitia, & moderatione, quæ unicuique Christiano inesse debet, convenire, ut quis quæstum faciat homines pro mercede jugulando? Omnes igitur Militem pure mercenarium, perinde ut teterimam humani generis pestem, abominari comperio. Quippe hujusmodi homines nunquam respiciunt caufanı in qua pugnant, sitne justa an injusta; sed mercedem duntaxat & prædam. Ideoque pretia maxima aucupantur, & parum folliciti funt quoinam pessundent, interficiant, & opprimant, vi, rapina, cæde, peculatu, modò inde fibimet, idque absque suo periculo, opes accumulare queant. Nec quicquam iis impedimento erit quò minus, cum emolumentum ex eo venturum fit idoneamque ad id nacti fuerint opportunitatem, vel suas prodant partes vel transfugiant in alienas, vel aliud quidquam quantumvis licet turpe & inhonestum perpetrent. Nulla fides pietasque viris, qui castra seguuntur.

4. Întuitus Honoris & Gloria ex rebus în Bello egregie gestis adipiscenda non solum licitus, sed laudabilis etiam & utilis în Milite esse poterit. Et quidem hac Honoris cupido nobilior est sublimiorque, multóque magis animo generoso consentanea, quâm est Lucri aucupatio: tum quia viros natalibus, ordine, & ingenio eminentissimos facilius contingit ab ea permoveri (Lucrum autem infimam inter plebis facem maxime dominatur;) tum etiam quia ad facinora praclariora, quaque samam & existimationem conciliant, mortales accendit, cohibetque à turpioribus

istis Injustitiæ, Crudelitatis, & Rapinæ actibus, quos Lucri capido mercenarium virum adigit fæpiffime perpetrare. Verum ad autorizandum Militem quò Militiam inflar Profesionis colat (qua de re nunc agitur) hicce Gloriæ finis non plus valet, quam valebat itte Lucri. Verus etenim Belli finis cum fit pax tuta & honorifica, aliquid est utrique commune ( ex cupidine tam Gloria, quam Lucri proveniens) aded ifti fini ani saror, ut utramque æquali aut tantum non aquali intervallo ab codem distare efficiat. Quippe sicut non potest fieri quin ille, qui ex Bello Lucrum captat, cupiat ut Bellum protrahatur, quò Lucri fui spes permaneat; ità ille qui ex Bello fibi Gloriam captat, non potest non exoptare ut producatur illud, quod & occasiones Gloriæ suæ adaugendæ suppeditet. Hydropi enim nevologias laborat ambitiofus, aque ac ornaequeias avarus; tam siticuloso & insatiabili ille, quam hic. Unde fit ut utrique pariter omnes ingenii & industriæ nervos intendant, quo Belli potrahendi ansam reperiant, Pacisque confiliis (quantum in ipfis positum est) obviam eant & adversentur. Imò hoc mihi insuper adjicere licet, ad hanc rem quod attinet (viz. pacem penitus impediendam) iflum Honeris & Glorix finem ex duobus effe multo magis periculosum. Quoniam hæc cupido sæpissme folet inceffere viros nobiliffimos, cosque qui ex natalium beneficio, officiorum eminentia, animorum magnitudine, priffinarum actionum gloria, aliifque hujufmodi privilegiis tum plurimum in Confilis pollent, tum apud totum Exercitum magno loco habentur. Cum vulgaris multitudo, in qua altera cupido (Lucri, viz. fordidi) maxime abundat, nec nôrit nec possit plerunque multum detrimenti afferre. In omnibus itaque temporibus, omnibufque locis perpetuò oblervatum fuit, plerarumque Rerumpub. perturbationes in initio, earumque tandem aliquandò ruinam & eversionem ab irrequieto quorundam ambitioforum ingeniorum motu, immodicaque Honoris & Gloria fiti profluxiffe.

Gloria paucorum, & laudis titulique cupido.

Juvenal. Sat. 10.

s. Quare si omninò poterit reperiri aliquis, qui capax elt Militiam tanquam propriam fuam Profesionem excolendi, ex iis fit oportet, qui eundem fibi in hac re finem propositum habent, qui est vel esse debet ipius Belli. Hoc elt, ex iis qui postquam pectora sua aquo examine scrutati fuerint, verè dicere possunt (& non simulate) Pracipuam causam, ob quam Bello operam dant, esse ut Regi fuo Patriaque inferviant, pacem eidem aut procurando, aut conservando: Id quod nemo verè potest dicere, nisi qui Bonum publicum, Patriaque pacem omnibus privatis commodis quibuscunque anteponit. Quod tum demum spectatum erit, si eo consilio arma sumterit, idque revera palam fecerit posteá, ut ne quid sui aut commodi, aut honoris, aut falutis gratia agat vel moliatur, quod fini iffi advertetur; neque periculum aliquod aut laborem defugiat, qui ad finem eundem consequendum verisimiliter conducat. Qua conditione supposita, haud negarim quin alicui constare possit licere sibi vitam Militarem sicut propriam Professionem persequi, idque in duobas cafibus.

6. Primò enim. Quod ex ipfius rei natura Officium potius est quam Profesio ( cujulmodi Militiam esse jamjam demonstravimus ) id Militi, modò legitime designatus sit, potest elle propriæ Profesionis loco: præsertim si id fiat cum aperto confilio (five expresse, five interpretative declarato) muneris istius vel quoad ipse vivat, vel ad tempus aliquod diuturnum obeundi; ratioque muneris postulet, quamdiu in illo permanserit, ut vel semper, vel plerunque in sua ipse persona affistat. E.g. Professione & praxi Jurifferitus à Principe suo evocatur ut sit in alterutro Banco Judex, vel Fisci Regii Baro. Judicis officium jam fit ejus Professio five Vocatio particularis; cui ut adfit in annuis Terminis, & Itinerationibus, ejusdem officii executio postulabit. Verum si Rex Consiliarium, vel Servientem ad Legem, ut hac æstate per hos vel illos Comitatus itineretur ibique officio Judicis fungatur, speciali suo Diplomate constituerit; Ille hoc modo delegatus & constitutus plenam ad Officium Judicis in ista Itineratione exercendum

dum facultatem, istius Diplomatis virtute, adeptus est; tituloque Domini, omnibutque aliis observantia indiciis tam amplum in modum, quam aliis Judicibus in fuis Itinerationibus fieri folet, ornandus atque excipiendus erit. Non tamèn in hoc casu paritèr atque in altero Judicis Appellationem, quafi hac effet propria illius Profesio & ordinaria Vocatie, eidem attribui fas elt: quia non nisi in hac duntaxat Itineratione Judicem agendi poteitate armatur; neque folum non requiritur, fed ne permittitur quidem, ut muneri isti diutius adsit. Pari prorsus ratione si Rex Anglia. virum aliquem nobilem ad Castelli Dorobernensis custodiam. vel oppidi Bervici prafecturam elegerit, istud munus est instar Profesionis sua vel Vocationis particularis; proptercà quòd supponendum elt, eum in isto munere permansurum, istique tantisper adfuturum, donec Regis Voluntas câ de re amplius ei innotuerit. Atqui si Rez repentina aliqua invafione vel feditione oborta exercitum conscriberet. virumque itidem nobilem ei præficeret ad restinguendam reprimendamve isliusmodi seditionem atque invasionem: illius in isto opere munus cum sit tantum temporarium. & quamprimum rei exitus detur, expiraturum, non aliter quam ex consuetà Urbanitate Strategi nomen ei tribui potest; vel faltem non poterit hæc permanens ejus Profesio existimari, sed Munus duntaxat transiens. Est hic è casibus unus.

7. Alter casus (qui magis ad harum Literarum argumentum appositus est) eos spectat, qui Armis apud Exteros operam navare cupiunt, quo magis eam in re militari peritiam attingant & experientiam, quà ad opem Regi & Patrix ferendam (si quando usus venerit) paratiores reddantur. Quippe cum Belli administratio jamdudum in Artem concesserit, eaque non è libris aut privato studio petenda, verum operà frequenti, experientià, obfervationeque diligent comparanda sit, eoque potius quod hujusce Artis Regula, quemadmodum aliarum plerarumque illa, non sunt semper exdem, sed novis quotidie inventis immutantur & promoventur; valde necessarium est unicuique Respub. aliquam multos ex suà gente issus Artis Peritos

Peritos in promptu habere, ne si Bellum inexpectatum forte inciderit, peregrinos (id quod ingens habet tum dedecus, tum periculum ) in auxilium fuum cogantur advocare. Huj s rei necessitatem plusquam satis evincunt mala, quæ ex inopia ejus Natio hæc nuperis hifce temporibus perfensit; præsertim sub duobus superioribus Regibus ob diuturnam pacem, atque (ex ea, velut fitum & rubiginem, enascentem) teneritudinem morum & luxuriem. Etenim Nobiles & Generchi Anglicani pene omnes à bellica fuorum Avorum virtute ubique in Historiis celebrata cò usque degenerarant, ut in hujusce Belli plusquam civilis exordio pauci admodum ex iis reperiri potlent, qui vel ad imperandum idonei essent, vel quidquam rei militaris tallerent. Adeò ut ab utraque Parte accerserentur Mercenarii, iique plerunque Scoti; qui cum foris ut plurimum educati fuissent (maxime in Gallia, loco multa difciplina exercitato) in hujufinodi negotiis plus experientia quam Angli addidicerant. Ex quo fiebat, ut in pracipuas Præfecturas ità semet infinuarent, itaque apud utramque Partem in contiliis valerent, uti Bellum ex corum fere arbitrio in totum quodammodò administratum effet. Cui rei testimonio est ingens Rutheni, Vrreii, Kingi, Meldrami apud utrumqne Exercitum autoritas.

8. Càm itaque ejus funt momenti Principum negotia, ut necesse sit habere eos potestatem Subditis suis (cujuscunque demum Ordinis sint, & Professoris) prout occasiones postulabunt, non imperandi solum ad Bellum ut se comparent; sed & prospiciendi quoque in antecessum de supplemento virorum idoneorum, tum qui prassiciantur, tum qui extera Militia munera administrent, quod nequit sieri nisi satis benè multi homines ad Artem Militarem & Armorum disciplinam instituantur: proinde necesse set uti vel ipsorum designentur autoritate, vel saltem licentia permittantur nonnulli, qui Armorum studio velut sua Professori & Vocationi proprixe incumbant. Que autoritas, aut licentia à Principe concessa sufficient iis ad issam Professorem tutà conscientià eligendam; modò supponatur (si.ut jam supponitur) intentionem esse rectam,

virum idoneis conditionibus præditum, cæterafque omnes cautiones de materia, modo, circumflantiis, ahiifque ritè effe observatas.

9. Necessitate hujus Artis addiscenda concessa, ulterior quandoque potest este necessitas ejusdem foris acquirenda. forifque, postquam acquista fuerit, & sub Peregrinis exercitanda; idque in hisce duobus casibus: primò cum Patria Militis, cui ejas opera pracipue & imprimis debetur, vel tam fælix fit, ut pace & libertate integra legitimi fub imperio Principis fruatur; vel tam infælix, ut prævalentibus Vsurpatoris partibus servitute opprimatur invinci-Quippe in priori casu Armorum nulla datur seria exercitatio; & quam parum ad folidam in ista Arte peritiam & experientiam consequendam perfunctoriæ istæ Exercitationes à Prafectis singulorum in Anglia Comitatuum, una cum Ducibus rusticanis & Armorum Lustrateribus, idque etiam perrarò, habitæ conducant, præterquam quod ratio nostra id fatis nos edoceat, imperitia & inutilitas Civicarum Cohortium in Bellorum nuperorum initio abunde manifestum fecit. Et in casu posteriori, Militem, si velit domi operam suam impendere, vel ex injuste Potestatis partibus pugnare, vel certam fibi nullà de causa ruinam accerfere oportebit.

#### IV. De Persona conditione.

1. Consideranda est etiam & hac: quippe diverse Perfonarum conditiones in causa sunt ut actiones earum pro istà diversitate vel licitæ vel illicitæ fiant, juxta vetus Dictum, quod etiam in hoc sensu non minùs quàm in illo altero, in quo sermè usurpatur, pravas hominum propensiones spectante, verum est; Duo cum facium idem non est idem. In secundà amici tui Epistolà reperso Quastionem (vice replicationis ad comma aliquod tuæ ad primam ejus Epistolam responsionis) in hunc sensum propositam, Supponatur duo potentes Principes (Galliæ putà, & Hispaniarum)

diuturnis inter se bellis conflictaffe, causeque justitiam ex utraque parte æqualem omninò apparere: Si quidem tertius aliquis Princeps Statufue è fincero pacem in Orbe Christiano stabiliendi studio, postquam eam in reni aliæ conditiones & intercessiones frustrà suissent oblatz, licitè posset sese alteri Parti auxiliarem adjungere quo alteram ad pacem amplectendam redigat; cur non & privato homini (modò candem habeat intentionem) liceat itidem in eundem finem arma fumere? Ratioque id quærendi hæc eft, viz. quia Status, aut Princeps unufquifque (cum ad Principes, Statufue alios referatur ) hominis ergà hominem privati rationem habet. Cum enim ad fui duntaxat populi regimen accersatur, in aliena Repub. non est nisi bomo privatus.

2. Verum hac in re multum inter Principem & privatam Personam interesse nemo inficiabitur; adeò ut in câdem ipla pericopa tres differentias notatu bene dignas (quasi objectionis loco insertas) reperiam. Primò, Principes pactis conditionibulque & possunt obligari, & interdum obligantur, ut in Sociorum defensionem arma capeffant, quod in privatos nunquam cadit. Secundo Principibus æquum videri potest sui se commodi & præsidii caufà immiscere, ne à superiori Parte potentiam nimiam affectante ipfi pariter opprinierentur. Tertiò, Multò probabilius est ut Princeps nobilem istum & gloriosum finem. pacem viz. Christianismi assequatur. Omnes he differentiæ ibidem veræ esse admittuntur, veruntamen objicitur ers nihil quicquam ad justitiam causa conferre, quod

hic quærendum eft.

2. Si itaque he differentiæ minus id efficiant, quarta tamen superest, quæ (quantum ego judico) ad rem erit, viz. Jus Belli effe penes Principem folum. In re bellica Principibus competit potestas judicialis, privatis hominibus executiva tantum. Isque, qui non aliam habet potestatem, quam qua sententiam Judicis exequatur, debet anteà sententiam Judicis expectare, quam agere præsumat. Aliter ultra quod licitè potest aget, quod ipsum est injustum. Non quasi Princeps, si Bellum conflarit ubi non debet,

debet, non sit pariter injustus, ac est Judex qui salsam sententiam pronunciat: verùm quoad arma sumenda hoc inter eos datur discrimen. Princeps cum in ea re jus agendi habeat, & juste potest agere, & injuste; imò ubi agit injuste, jure tantùm suo abutitur: verùm privatus homo cùm jus agendi non habeat, eatenus (absque Principis autoritate sibi commissa y non potest aliter quam injuste agere: quippe ità agendo jure alieno utitur sine licentia impetrata, quod semper est injustum. Aliud est aliquem (rectene an secus) uti potestate, qua de jure ad eum attinet; aliud sibi potestatem, qua jure ad ipsum non attinet, arrogare. Alter non est injustus, nisi potestate abutatur; alter injustus est si utatur omnino.

4. Neque forfan in argumento in contrarium addu-Eto (viz. Principem, quod ad Justitiam, & Potestarem attinet, effe in aliena Repub. quali privatum tantummodò hominem) tantum reperietur præsidii quantum in eo collocatur, si quidem una res bene perpendatur, quæ (ni fallor ) vera erit, tametti caute fit tractanda ( etenim aliàs periculi multum habet, tum quia illis, qui in publicis negotiis parum versati sunt, videatur paradoxa; tùm præcipue quia, si nimium distendatur, in sensum perniciofum ad Tyrannici cujulvis facinoris patrocinium facile torqueri poterit, ) Justitie viz. politice, & private non esse eandem usquequaque & adequatam mensuram. Principes ad Justitiam æque ac infimi è privatis hominibus obligantur, fidemque tam cum amicis quam cum hostibus absque æquivocatione, reservatione, aliisve effugiis, prorsus non minus religiose rigideque atque hi, fervare tenentur. Hoc nemini dubium est; verum non ideò necesse est Justitie Regulas, quibus Principum Statuumque confilia & actiones, in mutuis ergà se invicem relationibus, mensuranda sunt, ad amussim easdem esse cum iis, quæ privatorum hominum inter se commercia definiunt.

5. Hujufque differentiæ ratio patet. Poffunt privatorum hominum lites terminari, atque injuriæ eorum I

vel coerceri vel puniri à positivis Legibus issius Communitatis cujus membra funt; ac proinde ex cujus Legibus in omnibus suis commerciis dirigi tenentur. Quæ pofitiva Leges (una cum Lege Naturali, & Lege Divina, quæ funt omnibus communes) adæquata funt norma, ad quam privaterum hominum eorumque actionum justitia exigenda eft. Cum verò Principes Statusque non subsint ullis istiusmodi Legibus ad utrosque pariter spectantibus. quæ diffidiis corum & litibus componendis fufficiant; ingens humanarum rerum Necessitas aliam Legem amplioris ambitus (in beneficium mortalium, & ad confervandam pacem ) communi Nationum confensu introduxit, quam specialiter Jus gentium appellamus (cujus id, quod Jus Militare dicimus, pars est una præcipua:) ex quo Jure Gentium (unà com Legibus naturali, & Divina) ficut anteà dictum est, Principum, Statuumque, corumque actionum justitia tanquam ex propria & adæquata regula est dimetienda. Unde fit uti multa juxta Justitia politica Regulas inter Principes ut justa & licita permittantur, que privatos inter homines juxtà puraputa Moralis Justitiæ regulas ut illicita & injusta (atque id fane merito ) damnarentur. Multa funt Imperii Arcana, artificia quadam & fimulationes in Notitia foris affequenda, in Confilis domi celandis & diffimulandis, in Legatis instruendis, & Legationibus administrandis, in Foderibus & Amicitiis pacificendis, pracipue verò in Bello gerendo & profequendo, que ab ordinariis Justitie moralis regulis admodum videntur deflectere; quæ tamen ipfa (fide integra, citraque dolum malum) & adhibentur & necessario funt adhibenda, ut in ulla hominum Communitate tuto vivi queat. Scilicet illud Poete dictum, Atque ipfa Vtilitat justi prope mater & aqui, in fe habet & veritatis aliquid & rationis.

6. Ea quæ hactenùs dicta funt tùm vera effe, tum & æqua, ex hisce paucis Exemplis (ut alia multa prætermittam) manisestum erit, Primò, Ubi ab hoste Un expugnatur, ex jure Gentium ejustem spolium Visteri cedit; qui si eam militibus (uti fieri solet) diripiendam dederit,

dederit, unicuique statim Militi in id, quod primò poterit manu apprehendere & occupare, jus verum & dominium accretcit. Secundo, Interdum Principis Statufve interest, idque ut suus sibi aut honos aut salus constet, Mercatores fuos injuria aliqua affectos, aut Legates inciviliter & contumeliose tractatos Bello ulcisci (quippe ctiam ipix hæ justæ Belli occasiones, postquam postulata Compensatio denegata fuerit, semper existimate funt; sicut apud Plautum Amphiryo hanc ut justam bellandi causam reddit, Nimis ferociter Legatos nostros increpant: ) in quo casu ex jure Gentium ipsi permissum est non modò contra Principem iplum, qui tamen folus damnum dedit, præliari; verum infuper Patriam ejus depopulari. Oppida villasque incendere, & ex innocuis ejus Subditis aliquot mille, dum justam ultionem perseguitur, fortuna vitaque spoliare. Quod si quilibet homo privatus à vicino suo lacestitus eundem in modum vindictam, Serves ejus cadendo, Clientes vexando, ruinamque ejus eorunive moliendo, meditaretur, hic actus à Justitia, moribusque Christianis maxime abhorreret. Tertio, cum Principes gravi plerunque ambitione agitentur (ambitio autem est libido indefinita ) Principem, ut iple in toto fit, Vicini potentis motus & confilia ferè non minus diligenter quam professi Hostis observare oportebit. Et ob istam caufam prudentibus Principibus femper cura fuit omnibus mediis licitis vicinorum fibi Principum Statuumque vires quantum poffent in aquilibrio continere, ea nimirûm proportione, quæ finguli cujufvis fupra cæteros eminentiam impediret. Quam in rem Principi licitum semper habitum fuit, sepostà causa consideratione, imbecilliori Parti semet adjungere ad ferendum ei auxilium adverfus potenteni Hostem, quem verisimile erat brevi eum absorpturum, atque inde tam sibi quam exteris Principibus, & Statibus vicinis formidabilem & periculolum extiturum. Quà una de causa, si non suppeterent altera, Christianis omnibus Principibus lites suas componere, Venetifque & Hungaris, Perfis Tartarifue advertus Turcas suppetias afferre tam effet justum, quam utile est & honori-I 2 ficum.

ficum. Hoc verò licet in Bellis apud Principes gerendis justum habeatur, in tamen in Contentione forensi privatus quispiam simile quid tentaret, viz. pauperem adversus divitem, aquitate Cuse non perpensa, tum pecucunia tum opera fua adjuvaret, actus iste (ficut & in Exemplo superiori ) palam injustus esset, & à Christiano alienus. Exempla multò plura in eandem rem, si opus effet, adduci poffent; sed hæc, opinor, id quod ex hac parte demonstrandum suscepi verum esse abunde evincunt.

7. Sunt & alix multx circumstantix de conditione Perfone confideratu dignæ, quæ efficient ut idem ipfum huic non liceat, quod licet alteri; vel ut huic quam illi plus minusve expediat, aut non expediat; si quidem uterque privatus homo & subditus supponatur. Quales funt, viz. Sitne vir honorificus & opalentus, aut fortuna graduque vulgari? Cælebs, an Maritus? Si Maritus, utrum Uxorem consentientem habeat? Atque an istiusmodi consensus in Uxore voluntarius fuerit & rationalis. à judicio de rei convenientia persuaso profectus; an potius ab ea, Mariti importunitate suaque facilitate obsequendi valentibus etus in ista re desideriis, extortus? Utrum domesticarum rerum & æconomicorum respectuum necessitas absentiam ejus tam diu, quam in ea occupatione versandum est, patietur; annon magis præsentiam cius, curamque in eis administrandis intereà poscet? Sexcentæque aliæ hujufniodi difficultates, & dubia: de quibus deliberare æquum erit, eaque fine præjudicio cum rationibus istis & argumentis verifimilibus, quæ defideria ejus accenderunt primò, deinde foverunt, contrà appenfis fimul conferre, antequam fe in istud Vita genus immiserit. Et tamen ad extremum, tutius ei foret (mea sententia) desistere à propositis, quam pergere; nisi ipsi constiterit se liberam Principis fai permissionem habere, vel expressam (quod validistimum effet Conscientia sux præsidium, ) vel saltem probabiliter admodum & liquidiffimo prasumptam.

FINIS.

